

U11046.

102 - 1 - 10

Title - SCIENCE AUR ISLAM.

Author - Hafiz Radhi Mard. Taufiq.

Publisher - Muslim University Press (Agra).

Year - 1938.

Pages - 92.

Subject -



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

سلسلہ مطبوعات انجمن اسلامی تاریخ و تعلان (۲)

سحر لکھوڑا فی السَّمَاوَاتِ وَلَأَرْضِ

# سائنس اور اسلام

یعنی

حضرت الحاج مولانا حافظ قاری محمد طیب صاحب مظلہ العالی

ہمیشہ جامعہ قاسمیہ دارالعلوم دیوبند

اگر وہ معرکہ الاراقنقرہ جوانوں نے

انجمن اسلامی تاریخ و تعلان مسلم نوپورسی علی گڑھ

کے زیر اہتمام اسلامی ہفتہ کے عظیم الشان جماعت میں تاریخ مارکسٹیسم کی

او حسب فرمائش

جواب ڈاکٹر امیر حسن صاحب صدیقی نائب صدر انجمن مذکور

حاجہ اللہ الصلوٰۃ الرَّحْمَنُ الرَّحِیْمُ شریعت

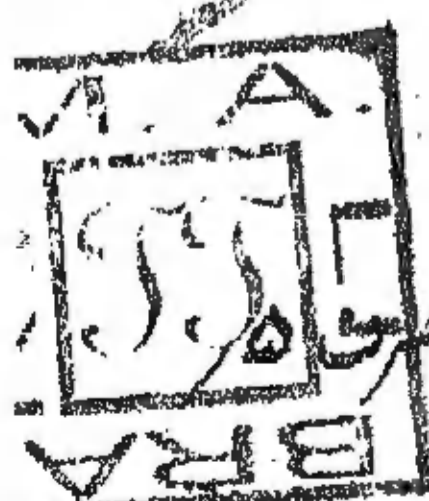
نے مولانا مسعود سے مرتب کر کر بیوض افادہ عالم

مسلم نوپورسی پریس علی گڑھ میں طبع کر کر شائع کی

راول جلد ایک ہزار

قیمت فی فرنگ

BECK BD  
Date.....



# لقرنط

## از حضرت مولانا شیراحمد صاحب عثمانی طلبہ العالی

(شیخ التفسیر جامعہ اسلامیہ ڈاکٹریل و صدیقہ ہم دارالعلوم دیوبند)

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

برادر نصرم مولانا قاری محمد طیب صاحب ہم دارالعلوم دیوبند نے چند ماہ پہلے شرکت میں پوری  
علی گڑھ میں ایک معرکۃ الاراء تقریری کی تھی جسے بعد میں منظہب کر کے ایک آناباکی صورت  
میں ترتیب کر دیا گیا اور اس کا نام "سائنس اور اسلام" رکھا گیا ہے۔

پھر یہ پہلے برا اور محدود نتیجے بھی اسکے مقابلہ کا موقع دیا ہے میں اس مضمون کے  
مطابق سے بحیدلکوٹ و مسروروہوا اور دل سے مولف کے حق میں دعا کیلی۔

بیوی تواسی و فتوح پر مختلف مذاق کے لوگ پہنچ کر وہ مقامیں لکھ کر ہیں اور لکھنے  
میں لگ کر لیکن یہ مضمون اپنی نوعیت میں نہ لائیجئے جس سے اذارہ ہوتا ہے کہ صاحب ہمیں  
بھت اسلام حضرت مولانا فہری قائم حجۃ الدین علیہ کی صرف تھی اولاد ہی نہیں ایک علمی وارثتی ہے  
جس دلیل تکمیل کے اس پڑی سکر کے (علی گڑھ) میں صحیح اور موز و لس تسلیمی خدمت کا جو کہ ا  
اور توشیحات کی اس تقریر نے پھیلاؤ اور سلسلوں کے تحریکی مستقبل کے اصلاح کی  
ایک خوش آئند اور درخشان خلامت ہے حق تعالیٰ ہمارے نو تعلیماتیہ جھائی دل کو  
پار پار اس طرح کے افادات سے استفادہ کی توفیق بخشنے۔

شیراحمد عثمانی

دیوبند  
دریں بیان الاول نتھر

684

## انتساب

ہم بصدادب و احترام اپنے سلسلہ مطبوعات کے اس دوسرے  
نمبر سائنس اور اسلام "گواں صدی کے نامور علماء اور  
اپنی جامعہ کے محبوب والائ چانسلر عالی جناب ڈاکٹر شاہ  
محمد سلیمان رحمۃ اللہ علیہ کے بھی نہ مٹنے والے اسم گرامی سے  
نشوب کرتے ہیں اور بھید عجز و انکسار حق تعالیٰ جل شانہ  
کی بارگاہ میں انگی مغفرت کے لئے دعا کرتے ہیں۔

فقط

حقيقت یکیش

LYTTON LIBRARY  
MUSLIM UNIVERSITY  
ALIGARH.

محمد اللہ انصاری  
معتمد نشر و اشاعت



## پیش نامہ

خدائے بزرگ و برتر کا لاکھ لائکھ تسلیک ہے کہ آج ہم اپنے سلسلہ مطبوعات کا  
دوسرانہ پر شائع کر رہے ہیں جس کے اوراق اُس معرکتہ الارا اور جامع تقریب کے  
حال میں جو حضرت الحاج مولانا حافظ قاری محمد طیب صاحب مظلہ العالی نے  
ابن اسلمی تاریخ و تمدن کے زیر اہتمام مسلم یونیورسٹی علی گڑھ میں ۷ اگسٹ ۱۹۲۸ء  
کو سائنس اور اسلام کے اہم موضوع پر فرمائی تھی۔

حضرت مولانا طیب صاحب کی ذات گرامی مسلمانان ہند کے لئے کسی تقدیر  
کی محتاج نہیں۔ مولانا موصوف کے متعلق صرف اتنا عرض کر دینا کافی ہے کہ اللہ  
جنتہ الاسلام حضرت قاسم العلوم والخیرات مولانا محمد قاسم صاحب نانو توی قدس  
سرہ کے حقیقی پوتے ہیں اور مولانا شبیر احمد صاحب عثمانی کی تحریر کے موجب ہر  
قاسم العلوم کی سبی اولاد ہی نہیں۔ بلکہ ان کے علمی وارث بھی ہیں۔ المختصر اپنے  
تجزی علمی زہد باطنی تقدس خاندانی اور کمال علم و فضل کی وجہ سے لیں علی اللہ بمنزلت  
ان تجمع العالم فی واحدی کا مصدق بنتے ہوئے ہیں اور اپنی دینی و ملی خدمات  
کی وجہ سے عالمِ عالم اسلام میں مشہور ہیں۔

سائنس اور اسلام حضرت مولانا کے علوم اسلامی حقایق فرقانی اور  
معارف قرآنی میں گہرے غور و خوض اور علوم جدید کے وسیع مطالعے کا ایک  
مبارک ثمرہ ہے جو تقریب کی صورت میں ہم طالیان علم و عمل کے سامنے پیش کیا  
گیا جس میں حضرت مولانا نے نہایت بسید طبیر ایہ میں سائنس اور اسلام کی حقیقت  
مادہ کی اور اع اور ان کی خاصیت اور اس کے بال مقابل روح اور روحانیت  
کی عملت و جملت انسان کی روحانیاتی تحریر اور نوع بشری کے مایہ الاتیاز اور صفات

وکالات پر فلسفیانہ انداز میں ایک سیر حاصل رoshni ڈالی ہے۔ پھر خوبی اور کمال یہ ہے کہ تقریبی عبارت کی سطح سے تو بالکل فلسفہ نظر آتی ہے مگر اپنے باطنی حقائق کے لحاظ سے خالص کتاب و سنت کی روشنی سے ماخوذ ہے مولانا محمد وحش نے سائنس کے بنیادی مادوں کے خواص و آثار کو قرآن و حدیث سے واضح کرتے ہوئے سائنس کا رشتہ اسلام کے ساتھ نہایت ہی لطیف پیرایہ میں قائم کیا ہے۔ دریان میں مادہ و روح کے متعلق بہت می عجیب و غریب موشکانیاں اور لطیف بحثیں آئی ہیں۔ الفرض یہ مختصر مکجا مع مضمون قرآنی حقائق و معارف اور حدیثی مطابقت کا ایک بے نظیر مجموعہ ہے جس کا صحیح اندازہ قارئین کرام مطالعہ کے بعد سی لگاسکیں گے۔

یہ امر ہمارے لئے موجب حیرت ہے کہ حضرت مولانا جیسا ایک عربی دل عالم جسے دارالعلوم کے مشغیل درس و تدریس اور اہتمام و انتظام ہی سے فرستہ ملتی ہو دوڑھاڑ کے اس اہم مسئلے اور موضوع پر اپنے ماحول سے بالکل الگ علوم جدید کے ایک بڑے مرکز میں اسقدر جامع پرمغزا اور مدلل تقریب کے مگر مولانا اعزاز علی صاحب کی تحریر کے موجب قائمی فیضان کیوجہ سے نہ یہ تقریر قابل تعجب ہے اور نہ مقرر محمد وحش کی دوسری تقریر میں یاتا یافت۔

یہ مخفی ہماری الجن کے قابل فخر صدر اور ہماری جامعہ کے ہر دلعزیز محبوب پر وصال چانسلر عالی جناب پر و فیسر ابو بکر احمد حلیم اور ان کے دست راست یونیورسٹی و اجمن کے سرگرم پر و فیسر دنائیب صدر جناب ڈاکٹر امیر حسن صدیقی (جن کی مساعی جمیلہ سے یونیورسٹی میں ایک خالص اسلامی فضائی قائم ہو گئی ہے اور طلباء و اساتذہ کی طبیعتی قرآن و حدیث کے مطالعے کی طرف مائل ہو گئی ہیں) کی سرپرستی کا تیجہ ہے کہ ہم ایک وسیع سلسلہ مطبوعات کا بیڑا اٹھائے

اوپر پیش نظر و ماقبل رسائل شائع کر سکے اور انشا اللہ آئندہ کرتے رہیں گے۔  
فارمین کرام کو یہ معلوم کر کے مسترت ہو گی کہ ہمارے اس دوسرے نمبر کے ساتھ  
ساتھ ہماری مطبوعات کا تیسرا نمبر "فردوس گمگشہ" بھی شائع ہو گیا ہے  
جس کی فصیل سرورق کی لپشت پر درج ہے۔ اور ان تین نمبروں کے بعد  
ہم حصہ بیل مقالات و تقاریر اور شائع کرنے کا قصد رکھتے ہیں انشا اللہ تعالیٰ  
(۳) ایمان۔ از حضرت علامہ سید سلیمان ندوی صاحب

(۴) تمدن اسلام کا پیغام بیسوی صدی کے نام۔ از مولانا عبد الماجد ضاوری یادی۔

(۵) اسلامی تمدن۔۔۔۔۔ از حضرت الحاج مولانا قاری محمد طیب صاحب  
دے، ضرورت ہادی و ختم بیوت۔ از حضرت مولانا حافظ لفایت حسین صاحب  
اس رسائل کی اشاعت کیسا تھم ساتھ ہمارے دوسرگرم کارکن جناب  
محمد عبد الوکیل خاں صاحب معتد اعزازی دیوبندی خاں صاحب شریک معتقد  
ہم سے جدا ہو رہے ہیں۔ ہم ان دونوں عزیز بھائیوں کو کامیابی امتحان کی دعا  
کیسا تھا لوداع کہتے ہیں اور ان سے یہ امید کرتے ہیں کہ یہ جہاں بھی رہیں گے اپنی  
عزیز درسگاہ و انجمن سے والبته رکھر خدمت اسلام انجام دیتے رہیں گے۔

ہماری درخواست پر حضرت مولانا شیر احمد صاحب عثمانی حضرت مولانا محمد اعزاز  
علی صاحب اور جناب ڈاکٹر محمد ذکر الدین صاحب نے پیش نظر مقالے پر اپنی اپنی  
تقاریز لکھ کر اسال فرمائی ہیں جو ہم شکریہ کیسا تھو شائع کرتے ہیں۔

جناب مولوی اشراق احمد صاحب تحریر دار العلوم دیوبندی برادر مولانا جیلانی صاحب  
متعلم مسلم یونیورسٹی اور خالصہ محمد جو اہر خاں تھم مسلم یونیورسٹی پریس بھی ہمارے شکریہ کے  
متھی ہیں جنہوں نے پیش نظر رسائل کی اصلاح و درستی نظر ثانی اور طباعت میں ہماری فیمیٹری  
اعانت فرمائی۔

محمد اللہ انصاری معتد نشر و اشاعت

## لہر لطیف

رازِ جناب ڈاکٹر محمد ذکی الدین صاحب شیخ الطیبیات سلم یونیورسٹی علی گڑھ  
 حضرت الحاج مولانا قاری محمد طیب صاحب کا نام مسلمانان ہند کے  
 لئے تھا جو تعارف نہیں۔ آپ نے سائنس اور اسلام کے سے اہم موضوع پر ایک  
 نہایت عالما نہ خطبہ مسلم یونیورسٹی علی گڑھ کی انہیں اسلامی تاریخ و تمدن کے ساتھ  
 فرمایا۔ اب وہی خطبہ شائع کیا جا رہا ہے تاکہ لوگ اس سے استفادہ حاصل کریں۔  
 سائنس اور مذہب کی بحث اور فلسفہ اور مذہب کی بحث مدت سے چلی  
 آتی ہے۔ سائنس اور مذہب کی وجہ سے مذہب کو اسلام اور عیسائیت کو  
 خاص طور پر سخت نقصان پہونچا۔ ساتھ ماتھ علمار کی یہ کوشش رہی کہ ان نقصان  
 کی تلافي کی جائے۔

ڈریپر دراپر (Draper) نے ایک کتاب سائنس و مذہب کے عنوان  
 سے لکھی ہے۔ اس کتاب میں اسلام اور سائنس کے متعلق مختلف مسلمانوں میں ذکر  
 کیا گیا ہے۔ علامہ جمال الدین افغانی نے پرس جا کر مشہور و معروف فلسفی ریاضی  
 و رہنمائی (Renaissance) سے بحث کی اور یہ ثابت کر دیا کہ اسلام سائنس کی مخالفت  
 نہیں کرتا۔ اس کے بعد وہ اس موضوع پر کئی مضمایں بھی شائع کر چکے ہیں لیکن کے بعد  
 انکے شاگرد علامہ محمد عبید اور علامہ رشید رضا نے مسلسل اس موضوع پر فلمم اٹھایا۔  
 ہندوستان میں سریجید نے اسلام اور سائنس کے متعلق بہت کچھ لکھا۔ اسلام  
 یو یو میں خواجہ کمال الدین نجہت سے مضمایں شائع کئے۔ مولانا عبید العلیم صدیقی اور  
 دیگر علماء نے متعدد و خطبیات اور مضمایں اس مسلمانہ میں دیئے۔ علماء کی کوشش یہ  
 تھی کہ یہ ثابت کیا جائے کہ اسلام کے خلاف نہیں (۲۲) جب مسلمان عروج پر

تھے تو انہوں نے بہت سی سائنس کی ایجادات کیں جس سے یہ ثابت کیا گیا کہ سائنس  
اسلام کی خلافت نہیں کرتا۔

مصریں علامہ طنطاوی نے تفسیر جواہر ۲۲ جلدوں میں شائع کی ہے اس میں  
اس بات کی کوشش کی گئی ہے کہ قرآن شریف کی آیتوں کا تعلق سائنس سے دکھایا  
جائے اور ایک حد تک اس میں علامہ صوف کو کامیابی بھی ہوئی۔

پچھلی صدی میں یہ ایک شوق پیدا ہو گیا تھا کہ سائنس کے مختلف اصولوں  
اور نظریوں کو قرآن مجید کی آیتوں سے ثابت کیا جائے اس سلسلہ میں ایک نہایت  
ہی فاش غلطی علماء سے سرزد ہوئی وہ یہ کہ انہوں نے سائنس کے اصولوں اور  
نظریوں کو ابدی رسم *ma'ruh* سمجھ لیا اور یہ بالکل بھول گئے کہ جوں جوں  
زمانہ ترقی کرتا جاتا ہے سائنس کے نظریوں اور اصولوں کی خامیاں ظاہر ہوتی جاتی  
ہیں اور اس کی ضرورت محسوس ہوتی ہے کہ ان میں وقتاً فوقتاً زمانہ کی رفتار کے  
ساتھ ساتھ تبدیلیاں کی جائیں۔ ساتھ ساتھ ہمارا یہ بھی دعویٰ ہے کہ قرآن شریف  
خدا کا پیغام ہے۔ وہ بھی یہ کہ لئے آیا ہے جو دوستیاں اور باتیں ہیں۔

حضرت مولانا کا یہ فاضلہ خطبہ آپ کے سامنے ہے۔ مجھے امید ہے کہ  
آپ اس سے پورے طور پر مستفید ہوں گے اور یہ خطبہ ہمارے ان نوجوانوں کے  
لئے جن کے دماغ میں ”سائنس اور الحاد“ مترادف ہے مشعل ہدایت ہو گا۔

ذکر الدین

CHECKED 2002

M.A. LIBRARY, A.M.U.



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## سائنس اور اسلام

الْكَبِيرُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادَةِ الَّذِينَ صَطَّفُوا إِمَامًا بَعْدَ فَقْدِهِ قَالَ الْبَنْتُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا خَلَقَ اللَّهُ الْأَرْضَ جَعَلَتْ تَمِيدَ خَلْقَ الْجَبَالِ فَقَالَ يَهُعَا عَلَيْهَا تَعْجِبُتْ أَمْ لَا تَعْلَمُهُ مِنْ شَدَّةِ الْجَبَالِ فَقَالُوا يَا أَيُّ رَبٍّ هَلْ مِنْ خَلْقَكَ شَيْءٌ أَشَدُ مِنْ الْجَبَالِ قَالَ نَعَمْ الْحَدِيدُ فَقَالُوا يَا أَيُّ رَبٍّ هَلْ مِنْ خَلْقَكَ شَيْءٌ أَشَدُ مِنْ الْحَدِيدِ قَالَ نَعَمْ النَّاسُ فَقَالُوا يَا أَيُّ رَبٍّ هَلْ مِنْ خَلْقَكَ شَيْءٌ أَشَدُ مِنْ النَّاسِ قَالَ نَعَمْ الْمَاءُ فَقَالُوا يَا أَيُّ رَبٍّ هَلْ مِنْ خَلْقَكَ شَيْءٌ أَشَدُ مِنْ الْمَاءِ قَالَ نَعَمْ الرِّيحُ ذَفَّاً فَقَالُوا يَا أَيُّ رَبٍّ هَلْ مِنْ خَلْقَكَ شَيْءٌ أَشَدُ مِنْ الرِّيحِ قَالَ نَعَمْ أَبْنَى دَمْ تَصْدِقُ صَدْقَةً (بِيَمِينِهِ يَخْفِيهَا مِنْ شَمَائِلِهِ رَوَاهُ التَّرْذِي)

تَرْجِمَتْهُ بُنِيَّ كَرِيمٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَفْرَادًا فِي ارْسَالِهِ فِي كُلِّ الْأَرْضِ فِي كُلِّ زَمِنٍ كُوْپِيْدَا كَيْا تَوْهَ كَانِيْنَهُ اُوْرُدُوَّ لِلَّهِ تَعَالَى سَنْبَارُوْنَ كُوْپِيْدَا كَيْا اُوْرَانَ سَنْ زَمِنَ پِرْ جَمْ جَانِيَّ كَسَلَّهُ فَرِمَايَا لِلَّهِ كَهْ سَنْبَارُوْنَ كَيْ شَدَّةَ وَصَلَابَتَهُ پِرْ تَعْجِبَ كَيْا اُوْرَكَنَتْ لَكَهْ كَهْ اَسَے پِرْ وَرَدْ كَارِتِرِيْ مَخْلُوقَ مِنْ كَهْيَیْ چِيزِ بَهَارُوْنَ سَنْ زَيَادَه بِهِيْ سَخْتَ ہِيْ فَرِمَايَا ہَانَ لَوْ ہَانَے اُسَ پِرْ بِھِرَلَہُ لَكَهْ عَرْضَ كَيْا كَهْ اَسَے پِرْ وَرَدْ كَارِتِرِيْ مَخْلُوقَ مِنْ لَوْ ہَانَے سَے بِهِيْ بُرُّ ہَکَرَ کَوَیْ چِيزِ سَخْتَ ہَے ہِيْ فَرِمَايَا ہَانَ آگَهَ ہَے بِھِرَ عَرْضَ كَرَتْ لَكَهْ کَهْ

آلہی آپ کی مخلوق میں آگ سے بھی زیادہ کوئی چیز سخت ہے؟ فرمایا ہاں پانی ہے۔ پھر انہوں نے عرض کیا کہ اسے پروردگار تیری مخلوق میں پانی سے بھی زیادہ کوئی چیز سخت ہے؟ فرمایا ہاں ہوا ہے۔ تو پھر انہوں نے عرض کیا کہ اسے پروردگار تیری مخلوق میں ہوا سے بھی زیادہ کوئی چیز سخت ہے؟ فرمایا ہاں آدم کی اولاد ہے جو داہیں ہاتھ سے اس طرح چھپا کر صدقہ کرے کہ باہیں ہاتھ کو بھی خبر نہو۔ روایت کیا اسے ترمذی نے)۔

## تمہید

## حمد و محترم

بزرگان قوم و برادران عزیز طلبہ۔ مجھے اس وقت جس موضوع پر تقریر کرنے کی ہدایت کی گئی ہے اس کا عنوان "سائنس اور اسلام" ہے۔ مجھے جس طرح اس پر توجیب ہے کہ اس عظیم الشان اجتماع میں جس میں ایک مرکزی جگہ پر قوم کے مختب فضلاً مختلف علوم و فنون کے ماہر اور مخصوص ارباب کمال جمع ہیں تقریر کے لئے مجھ پر جیسے بے بھنا طالب علم اور ناکارہ علم و عمل کا انتخاب کیا گیا اسی طرح بلکہ اس سے بھی بدرجہ اذاند اس پر توجیب ہے کہ تقریروں کے آہم موضوعات میں سے اس اہم تری بلکہ مشتمل ترین موضوع کو مجھ ناچیز کے سر دائیں کیا گیا ہے؟ عنوان نہ کو حقیقتاً ایک غیر معمولی عنوان ہے جس کے لئے معمولی قابلیت کافی نہیں ہو سکتی کیونکہ یہ عنوان "رسائنس اور اسلام"، اپنی لفظی حیثیت میں جس قدر سہیل اور مختصر ہے اسی قدر اپنی معنوی وسعت اور وقت کے لحاظ سے طویل اور صعب ترین ہے۔ وجہ ظاہر ہے کہ یہ عنوان تین چیزوں پر مشتمل ہے ایک سائنس دوسرے اسلام تیسراً ایک دریافتی عطف۔ اس لئے قدرتی طور پر اس کے ماتحت تین امور کی تشریح مقرر کے ذمہ عائد ہو جاتی ہے۔ ایک سائنس کا مفہوم اور اس کی

حقیقت دوسرے اسلام کا مفہوم اور اس کی حقیقت ہمیسرے ان دونوں کی باہمی نسبتہ اور اس کا حاشیہ میں سے ارتباً اور بھرا ایک چوٹی چیز ان تین سے خود بخود پیدا ہو جاتی ہے اور وہ ان تین امور کا متفقہ ہے یعنی اگر سائنس اور اسلام اور ان کی درمیانی نسبتہ واضح ہو جائے تو یہ ایک واقعہ کا اثبات ہو گا۔ مگر ہر واقعہ مخفی واقعہ کی حیثیت سے ایک افسانہ سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتا جب تک کہ اس سے کوئی عمل کوئی حکم اور کوئی طلب نہ پیدا ہواں لئے چوتھا مقصد یہ ہو گا کہ ان تین ثابت شدہ حقائق کا ہم پر تقاضا کیا ہے اور یہ واقعات ہم سے کیا چاہتے ہیں اس لئے اس تقریب کے موضوع سے تین مقصد پیدا ہوتے ہیں جن پر اس مضمون کی بہیاد ہو گی سائنس اور اسلام کی حقیقت۔ سائنس اور اسلام کی درمیانی نسبتہ اور سائنس اور اسلام سے پیدا شدہ موعظت۔ ظاہر ہے کہ یہ تینوں امور جس قدر اہم ہیں اسی قدر میری نسبتہ سے صعب اور مشکل ہیں۔ کیونکہ اول تو اسلامی حقائق و مقاصد ہی پر سیر حال روشنی ڈالنا ایک بے مایہ طالب علم کے لئے یقیناً دشوار گذار ہے تاہم اگر اس حیثیت سے کہ مجھے علام کی ایک مرکزی جماعتہ دعلام دار العلوم دیوبند کی جو تیوں میں رہنے کا اتفاق ہوا ہے اور ہم **القوم لا یشق جیسیہم** کے مقاعدہ کے مطابق میں کوئی ایک آدھ جملہ اسلام کے مقاصد کے متعلق کہہ بھی دوں تو بہر حال سائنس تو میرے لئے ہمہ صورتیں ایک نئی اور اجنبی چیز ہے نہ میں اس کے اصول سے واقعہ ہوں نہ فرع سے نہیں ایک نئی اور نئی فتنی حیثیت سے مجھے اس کے بہاذی اور مقاصد سے کوئی تعارف حاصل ہے اور ظاہر ہے کہ جملہ کے اطراف میں سے اگر ایک طرف بھی گوشہ حشمت سے ایک طرف رہ جائے تو طرفین کی درمیانی نسبتہ پر روشنی ڈالنا کس قدر مشکل ہے؟ تاہم جبکہ ایک محترم جماعت کی طرف سے مجھے اس پر مامور کیا گیا ہے تو میں سمجھتا ہوں کہ یہ من اللہ ایک طلب ہے اس لئے غیری امداد کی توقع پر جو ات ہوتی ہے کہ عنوان زیر نظر پر اپنی بساط کے موافق

بچھے کلام کروں اور سامعین سے اپنے اغلاط کے سلسلہ میں عفو و مسامحة کی درخواست کر کے امیدوار تباخ رہوں۔

حضرات اس وقت جو حدیث میں نے تلاوت کی ہے وہ عنوان ذکورہ کی تینوں چہات پر انہیں جامعیت کے ساتھ حاوی ہے۔ اور اس میں میرے علم و فہم کے طبق پہلے سائنس کی جو ہری حقیقت پر اس طرح روشنی ڈالی گئی ہے کہ گویا اس کا مغزا وہ سب بہاب ہو لگر سامنے رکھ دیا گیا ہے اس کے بعد اسلام کی اصلیت و اشکاف فرائی گئی ہے اور پھر ان دونوں پیغمبروں کی باہمی نسبتہ اس انداز سے آشکارا کی گئی ہے جس سے یہ بھی واضح ہو جاتا ہے کہ ان میں سے مقصودیت کی شان کس کو حاصل ہے اور وسیلہ مخفی ہونے کی کس کو؟ اور پھر یہ کہ اس وسیلے سے اس کے مقصود کو حاصل کرنے کا طریقہ کیا ہے؟ اور پھر یہ مقصود کے بعد اس پر کیا ثمرات مرتب ہوتے ہیں جن کی توقع پر تجھیں طلوب کی سی کی جائے؟

اہاں مگر حدیثی حقائق کھولنے سے پیشہ نہ نسب ہے کہ میں سائنس کا موضوع متعین کر دوں تاکہ اس پر انضباط کے ساتھ بحث کی جاسکے بگر ساختہ ہی یہ بھی عرض کئے دیتا ہوں کرفن سائنس کے موضوع کی تین فن کی حیثیت سے تو میری قدرت میں اس لئے نہیں کہ میں نے اس فن کی تعلیم نہیں پائی البتہ اس کے مشہور اور زبان زد آثار کو سامنے رکھ دیں ذہنی سی سے سائنس کا جو کچھ موضوع متعین کر سکتا ہوں اُسی کو عرض کروں گا مجھے امید ہے کہ اگر میں اس میں غلطی کر دیں گا تو اس مرکز کے اہل فن اور سائنسدار اور تاد بمحض اس غلطی پر قائم نہ رہنے دیں گے۔

## فن سائنس کا موضوع

حضرات اس دو ترتیبی میں جیسی تحدی ایجاد اور راویات کے نئے نئے اکافیات کا

چرچا ہوتا ہے تو بطورِ تکمیل سائنس کا ذکر بھی ساتھ ہی ساتھ ہوتا ہے۔ جب یہ کہا جاتا ہے کہ دور حاضر نے اپنی ایجادتی کروٹ سے دنیا کو دیوانہ بنادیا ہے مثلاً وسائلِ خبر و سانی کے سلسلہ میں میلی فون اور ڈیلی گراف سے دنیا کو حیرت میں ڈال دیا رہ ڈیا اور لائلکی اور دوسرے ایسے ہی برقی آلات سے ہالم کو مبہوت کر دیا تو ساتھ ہی ساتھ سائنس کا ذکر بھی ہوتا ہے کہ یہ سب کچھ اُسی کے ساتھی آثار ہیں۔

یا مثلاً وسائلِ نقل و ترکتہ کے سلسلہ میں بب ریل۔ موتھ۔ ہوائی جہاز اور دوسری باو پاسواریوں کا تذکرہ کیا جاتا ہے تو ساتھ ہی سائنس کا نام بھی لیا جاتا ہے کہ یہ سب کچھ اسی کا طفیل ہے یا مثلاً صنائع و حروف کے سلسلہ میں تو ہے لکڑی کے خوشنما اور عجیب و غریب سامان تعمیرات کئئے نئے ڈیزائن اور نوئے سینئٹ اور اس کے ڈھلانوں کی نئی نئی ترکیبیں اور انجینئری کے نئے سے نئے اختراعات جب سامنے آتے ہیں تو سائنس کا نظر فریب چہرہ بھی سامنے کر دیا جاتا ہے کہ یہ سب اسی کے خم ابرد کی کارگزاریاں ہیں۔ اسی طرح بنا آئی لائن میں زرعتی ترقیات بھی پھول کی افزائش کے جدید طریقے اور بنا آئی کے نئے نئے آثار و خواص کے متعلق اکتشافات کا جب نام لیا جاتا ہے تو وہیں سائنس کا نام بھی پورے احترام کے ساتھ زبانوں پر آ جاتا ہے اسی طرح حیوانی نفوس میں مختلف تاثیرات پہنچانے کے ترقی یافہ وسائل اور پیشیوں کی عجیب و غریب پھر تی صورتیں کہیا وی طریق پر فن و اسازی کی حیثیت کی ترقی تکمیل و ترکیب کی مجرما العقول تدبیریں بھلی کے ذریعہ معالجات کی صورتیں جب زبان پر آئی ہیں تو ساتھ ہی انہی انتہائی وقعت کے ساتھ سائنس کا نام بھی زبان زد ہوتا ہے کہ یہ سب اسی کے درختاں آثار ہیں۔ اس سے میری ناقص عقل نے مجھے اس نتیجہ پہنچا یا ہے کہ سائنس کا موضع عسل ہوا یہ دلائی جمادا۔ نباتات۔ اور حیوانات کے دائرہ سے باہر نہیں ہے۔ پھر چونکہ ان ہر سے ہوا یہ کی ترکیب عناء دراربعہ آگ۔ پانی۔ ہوا۔ مٹی سے

ہوتی ہے (جو تقریباً ایک سلسلہ چھڑتے ہے اور اس لئے اس پر کسی استدلال قائم کرنے کی ضرورت نہیں) اس لئے گویا سائنس کا موضوع بیان اور حقیقت غناصر اربعہ پھر جانتے ہیں جن کی خاصیات اور آثار کا عمل بھئنا اور پھر کہیا وی طریق پر ان کی تجسسیں دستکریب کے تجربات سے عملانہ نئی اشیا کو پرداہ ٹھوڑ پرلاتے ہیں۔ سائنس کا مخصوص دائرة علم عمل ہو جاتا ہے پس سائنس کی یہ قائم زمگاں بزرگ تغیریں درحقیقت اپنی چارستونوں ر غناصر اربعہ پر کھڑی ہوئی ہیں۔

اس کے بعد اگر اس تفضیلی حقیقت کا مختصر عنوان میں خلاصہ کیا جائے تو یوں کہا جاسکتا ہے کہ سائنس کا موضوع "مادہ اور اس کے عوارض ذاتیہ" سے بحث کرنا ہے اور اس پر جو شخص بھی مادیات میں زیادہ سے زیادہ منہج رہکر ان کے خواص و آثار سے کام لینے والا ثابت ہو گا وہی سب سے بڑا سائنسدار اور پہترین ماہر سائنس کہلائے جائے کامستھی ہو گا۔

موضوع متعین ہو جانے کے بعد اب سائنس کے اس چونگاں مادہ آگ۔ پانی ہوا۔ مٹی پر (جس کا مرتب بیان حدیث زیب عنوان میں کیا گیا ہے) ایک ذرا ساغور فرمائیے تو محسوس ہو گا کہ

## غناصر کی قوتوں کا باہمی تفاوت اور اس کا صولی معیار

ان چاروں غصروں کے خواص و آثار اور ذاتی عوارض یکساں نہیں بلکہ کافی حد تک متفاوت ہیں۔ اور نہ صرف عوارض و آثار ہی میں تفاوت ہے بلکہ خود ان کی جوہری طاقتیں بھی ایک درجہ کی نہیں ہیں ان میں کوئی غصر ضعیف ہے، کوئی قوی کوئی قوی تر ہے اور کوئی اقویٰ تر، اور پھر یہ قوہ و ضعف کا تفاوت بھی سبے جوڑ یا اتفاقی نہیں بلکہ

معماری ہے۔ وہ میماری ہے کہ ان عناصر میں سے جس میں بھی لطافت برصغیری گئی ہے اسی قدر اس کی طاقت بھی بڑھتی گئی ہے اور پھر طاقت ہی کے اندازہ سے اس میں غلبہ و تسلط اور اقتدار کی شان قائم ہوتی گئی ہے اور جس حد تک لطافت کم ہو کر کثافت کے لئے جگہ خالی کرتی گئی ہے اسی قدر اس عناصر میں کمزوری آتی گئی ہے۔ اور پھر کمزوری کی قدر اس میں بے بسی مغلوبیتہ اور ذلتہ دستی بھی نایاب ہوتی گئی ہے۔

راز اس کا یہ معلوم ہوتا ہے کہ لطافت ایک وصف کمال ہے جو کثافت کی خلاف ہے اور ہر وجودی کمال کا مخزن حضرت واجب الوجود کی ذات با برکات ہے اس لئے لطافتوں کا منبع بھی وہی ہے اور اسی قاعدہ سے بوجہ لطافت طافتوں کا منبع بھی وہی ہے۔ چنانچہ اس کی بے انہتا لطافت کا عالم تو یہ ہے کہ آنہوں سے ادھیل حواس و خیال کی حدود سے بالاتر اور ادراک و انکشاف کی حد بندیوں سے درار الورنی ہے پھر اس کی بے انہتا طاقت کا کرشمہ یہ ہے کہ تمام جہانوں پر اپنی اور صرف اپنی شاہنشاہی کا نظام حکم قائم کئے ہوتے ہے اس لئے جس چیزیں بھی لطافت کا کوئی شر ہے وہ درحقیقت اس کی ذات و صفات کا کوئی پرتو ہے جس کا اثر بقدر استعداد اس نے قبول کر لیا ہے اور جبکہ قبول اثر بغیر کسی مناسبت کے نہیں ہوتا اس لئے یہ کہا جانا بعید از قیاس نہ ہو گا کہ ہر طیف شے کو بقدر لطافت حق تعالیٰ سے مناسبت ہے اور ظاہر ہے کہ جس حد تک بھی کسی چیز کو ذات با برکات کے ساتھ قرب و تناسب قائم ہو گا وہ اسی قدر قوی غالبہ اور با اقتدار بنتی جائے گی۔ اور کثافت کو اس کی ذات سے بے انہتا بعداً اور بیگانگی ہے کہ وہاں کثافتہ کا نشان نہیں اس لئے جو چیز بھی بعد کثافت اس طیف و خیر سے دور پر تی جائے گی اسی درجہ پست مغلوب اور ذلتی ہوتی جائیگی اور اس میں سے غلبہ داسیتلا ر کی شان نکلتی جائیگی۔ بالکل سطح جس طرح پانی سے کوئی چیز قریب ہو جائے تو اس میں پانی کے آثار پر ودت و رقت وغیرہ

سراست کرتے ہلے جائیں گے آگ سے قریب ہو جائے تو حرارت و سخونت وغیرہ کے آثار لکھنخ ہو جائیں مٹی سے قریب ہو جائے تو بوسٹ اور خشکی کے آثار گھر کر جائیں۔ اسی طرح جو چیزیں وصف کے ذریعہ بھی ذات با بر کات حق سے قریب و مناسب ہیں اکر لے گی وہ اسی حد تک بقدر استعداد شوں رہانی اور صفات کمال کا مرکز و محور منتی چلی جائے گی اور ضرور ہے کہ اس میں اسیتلاہ و استغفار کا ظہور ہوا وہ قوی تر غائب نہ رہی اور رفع المنشرات ہوتی جائے۔ فرق اگر ہے تو یہ کہ حیات میں قرب بھی حتی ہوتا ہے اور آثار قرب بھی مکوس طریق پر نایاں نظر آتے ہیں مگر اس کی بارگاہ رفع میں حس کی رسائی نہیں اس لئے اس کا قرب بھی حتی ہونے کے بجائے وصفی ہے یعنی جو چیز اخلاق و اوصاف کے لحاظ سے اس سے قرب و مناسب ہے کا درجہ حاصل کر لے گی وہی اس کے کمالات سے بقدر استعداد حصہ پانے لگے گی اور اسی حد تک غلبہ و تسلط اور استغفار و اسیتلاہ اس کے حصہ میں آجائیں گا۔

## عصر خاک

اس معیار کے ماتحت جب ہم عناصر اربعہ پر نظر ڈالتے ہیں تو سب سے زیادہ عصری نظر آتا ہے جس کا مخزن یہ زمین ہے یہ خاک کا ڈھیر کشیت، یہی نہیں بلکہ کنافت آبی ہے۔ ساری چیزوں میں اگر کنافت و غلاظت آتی ہے تو اس مٹی یہی کی بدولت آگ ہے آگ نے آج تک کسی چیز کو گندہ اور غلیظ نہیں کیا یہ الگ بات ہے کہ آگ پر بچ کر نہیں کیا جائے سو یہ غلظت آگ میں سے نہیں آتی بلکہ آگ اس شے کا ایک طیف یہیں ہے جس سے اس کا اصل مادہ غلیظ یا قی رکھنایاں ہو جاتا ہے اس شے غلیظ معلوم ہونے لگتی ہے سو آگ اس میں کوئی چیز ڈالتی نہیں بلکہ اس سے

نکال لستی ہے پس یہ غلطہ آگ میں سے نکالنہیں آتی با جنود اس شے کی ذات میں سے اٹھ کھڑی ہوتی ہے جیکہ آگ اس کا جو ہر طیف پھینپھیتی ہے اسی طرح پانی کسی چیز کو کم را در غلیظ نہیں بناتا بلکہ اس کی بدولت تو غلظتیں اور گدواریں صاف کی جاتی ہیں کہ اس کی اصلیت پا کی اور پاکبازی ہے اسی طرح ہوا جھی کسی چیز کو مکدر اور گندہ نہیں کرتی یہ الگ بات ہے کہ ہوا میں غیر محسوس طریقہ پر اجزا اراضیہ رے ملے چلے آئیں اور کسی شے کو مکدر بنا دیں تو پھر یہ کدوست بھی زین ہی کافیض ہو گا کہ ہوا کا اس لئے انجام کا رساری کٹافوں کی جڑیہ غاک دہول ہی نکلتی ہے جس کو لطافت سے دور کی جھی کوئی مناسبت نہیں اس لئے عام عناصر میں اس کی کوئی بھی وقعت نہیں آپ سارو ہی زین کے اس طویل و عریض کرد کو ریجھے اس میں بجز پا مالی اور ذلتی و سکنے کے اور کوئی جو ہر دکھائی مددگاریہ زین رات دن رومندی جاتی ہے مگر ذات و لستی کا عالم ہے کہ چون تک نہیں کر سکتی نہ اس میں اور اس ہے نہ احتماس نہ غلبہ ہے نہ اقتدار اگر غلبہ ہے تو دسرے تمام عناصر کا خود اسی پر ہے گویا سارے ہی عناصر کا قدم اس کے سر پر ہے اور ہر ایک عنصر کا یہ کہلوانا ہے ہوا سے اڑائے پھر تی ہے پانی اسے بھائے پھر تاہے آگ اسے چھاٹتی رہتی ہے مگر یہ ذرا بھی زور نہیں دکھائی کہ زور ہو تو دکھائے طاقتیں تو اس کی کٹافت مطلقاً نے سلب کر کی ہیں زور آئے تو کہاں سے آئے؟ پھر فقدان لطافت کا یہ عالم ہے کہ اس کا مادہ بھی کثیف اور صورت بھی کثیف اسے کتنا ہی سیقیں کرو مگر سطح پھر بھی کر کر ہی رہے گی۔ نہ چکنا ہٹ قبول کریں گے جمپکاٹ پھر نہ صرف المادة اور کثیف الصورۃ ہی ہے بلکہ کثیف الطبع بھی ہے ایک دھیلے کو کتنا ہی زدر سے اور پھر نیکو جب تک پھٹکنے والے کا عارضی زور اس کی ساتھ رہیگا وہ اونچا ہوتا چلا جائیگا لیکن جب اس کی اصلی حالت اور ارضی طبیعت عود کرے گی تو پھر بچے ہی آپڑے گا۔ بہر حال جیکہ زین کے مادہ صورت اور طبیعت میں کسی بہت

تے بھی لطافت نہیں گویا اسے ذات اقدس سے اس وصفت میں بعد مطلق حاصل ہے تو ضعف مطلق اور ذلتہ مطلق بھی اسی عضر کے حصہ میں آئی چاہئے تھی اس لئے زان کریم نے زمین کو ذلیل ہی نہیں بلکہ ذلول نرمایا ہے جو ذلتہ کا مبالغہ ہے اشتادربانی ہے۔

لھو الٰہی جعل لکھ لاسرض ذلول فامشوئی منا کیمہا۔

ہاں اس زمین کا ایک جزو پہاڑ بھی ہے جن کی مٹی یعنی ریتہ نے بُنْسِبَتِهِ غبار کے پچھے لطافت و سحر انی قبول کر کے کروت و لکھافت سے قدرے بعد پیدا کر لیا تو اسکی شان اسی حد تک مٹی سے فائت ہو گئی چنانچہ خشک ریتہ کو اگر جھاڑ دو تو بکھر جاتا ہے۔ پانی ڈالو تو کچھ نہیں بنتا اس کے ذرات کو دیکھو تو چک بھی اٹھتے ہیں اس پر نظر ڈالو تو خاک کی بُنْسِبَتِهِ نظر فریب بھی ہے حتیٰ کہ بعض اوقات اس کی صاف سحری صورت اور اس کی آب و تاب دیکھ کر یافی اور دریا کا بھی شبہ ہو جاتا ہے غرض جس حد تک اس میں لطافت و سحر انی آئی تھی اسی حد تک وہ بُنْسِبَتِهِ غبار کے عزیز الوجود بھی ہو۔ اس کی قدر قیمت بھی بڑھ گئی اور بھر اس کی ترکیب سے اگر تھرا در پھرولوں کی ترکیب سے پہاڑ بنے تو ان کی عظمت و شان اور قدر و قیمت زمین کی سطح سے کمیں دو بالا ہو گئی۔ چنانچہ مٹی کی بُنْسِبَتِهِ پھرولوں کی طاقت کا یہ عالم ہے کہ مٹی کے بڑے بڑے ڈھیملوں بلکہ مٹی کی پختہ اینٹوں کو ایک سیختر سے چکنا چور کر دیا جا سکتا ہے لیکن مٹی کے تودے پھرولوں کا کچھ نہیں بچاڑ سکتے اگر پہاڑ کی کوئی چیان زمین پر آگے تو زمین دہل جاتی ہے دب جاتی ہے اور اس میں گہرا غار قائم ہو جاتا ہے لیکن اس کے بخلاف مٹی کا منوں ڈھیر بھی اگر کسی سنگیں چیان پر آپڑے تو اسے اپنی جگہ سے ہلا بھی نہیں سکتا چہ جا یہیکہ اسے شکستہ بنائے نہ ہلتی ہے نہ اس میں غار پڑتا ہے۔ پھر انی پھرولوں میں بھی جوں جوں صفائی سحر انی اور جلا رہی ہتھی جاتی ہے ان کی قیمت اور معنوی طاقت بھی ترقی کرتی جاتی ہے سنگ غار امام پھرولوں سے قیمتی سنگ مرمر اس سے زیادہ قیمتی

جو اہرات اور لعل و یا قوت اس سے زیادہ قہقہی ہے اس سے زیادہ قہقہی فرق ہے تو  
وہی لطافت و کثافت اور غلافت و صفائی کا ہے۔ زمین کی عام سطح تو اس حد تک  
کثافت ہے کہ اسے کتنا ہی صیقل کر ویکن ہاتھ پھیرنے سے کامل چکنا ہے۔ بھی جس سوں  
نہیں ہو سکتی لیکن پھروں میں بوجہ لطافتہ مادہ یہ قابلیت ضرور ہے کہ اگر انہیں صیقل کرو  
تو مسکہ کی طرح سے امس اور چکنے ہو جاتے ہیں پھر بعض میں چمک پیدا ہو جاتی ہے  
اور بعض جھپٹیاں اس عکس بھی دکھلانے لگتے ہیں پس پھروں نے جس حد تک بھی  
صفائی قبول کی اسی حد تک ان میں شدہ و قوہ پیدا ہو گئی۔ بہر حال پہاڑ اور انکا  
مادہ بہ نسبتہ زمین اور اس کے غبار کے لطیف ہے اس لئے طاقتو ر بھی ہے اور زمین  
سے کہیں زیادہ شدہ و صداقت اور قوہ کا مالک ہے پس وجہ شدہ و قوہ وہی  
اطافت و سخراں نکل آتی ہے۔

لیکن یہی پہاڑ اور ان کے شدید القوی پھر جن کی شدقة کے سامنے زمین  
پھر رکھی نہیں سکتی ہی اور پامال محض تھی اسی وقت تک شدید ہیں جبکہ زمین کی خاک  
و ہول سے ان کا مقابلہ ہوتا رہے لیکن اگر کہیں پہاڑوں کی ان شدید و مرید پڑھا تو انکا  
سامنا ہوئے سے ہو جائے تو پھر ان کی یہ ساری سنگدی ہوا ہو جاتی ہے لوہے کی  
ایک بالشت بھر کہاں بڑی بڑی چٹانوں کا نٹوں میں فیصلہ کر دیتی ہے ورنی  
وزنی پھروں کو چکنا پور ہوتے دیر نہیں لگتی ریلوں کی پٹریوں پر یہ دو طرفہ لاکھوں  
من پھریوں کے ڈیسراہی پہاڑی پھروں کے جگریا رے یہی جو چھوٹی چھوٹی گداؤں  
کی برکت سے مٹی اور لائیں دبانے کی خدمت پر لگا دئے گئے اور اپنی بے انتہا  
رفعت سے گرگراں بے انتہا پستی پر آتھے ان پھروں پر لوہے کی گدالیں اس طرح  
پڑتی ہیں جیسے ایک دست و پابستہ قیدی کے سر پر کوڑے اور بید پڑتے ہیں  
کہ وہ کچھ نہیں کر سکتا اس سے صاف واضح ہے کہ لوہا پھروں سے زیادہ شدید

اور طاقتوں ہے۔ کیوں؟ راز اس کا بھی وہی رطافت ہے تو ہے کے اجزاء نے خلائقی طور پر پتھروں کے رہنمائے سے زیادہ صفائی اور تھرائی (قبوں) کی ہے اور اس میں مٹی تو کیا۔ بیت جیسی بے کثافت نہیں ہے۔ تو ہے کا برا دہ اڑنا نہیں پہرنا کہ چیزوں کو آلو دہ کر دے رہا ہے اگر پانی میں بھی ٹیک جاتا ہے تو بہرحان اسے کسی نکسی حد تک مکر کر دیتا ہے کہ آخر کا خاہی ہے مگر تو ہے کے اجزاء اگر برا دہ کر کے بھی پانی میں ڈال دئے جائیں تب بھی اس کی جلا ر اور رقتہ و سیلان میں کوئی فرق نہیں پڑتا اگر تو ہے پر پالش کر دی جائے تو چاندی کی طرح چمک اٹھتا ہے بلکہ اگر اسے صیقل کر دو تو ایمنہ بن جاتا ہے جو باریک سے باریک خدوخال تک کا عکس دکھلائے لگتا ہے لیکن پتھر میں ایسی پالش قبوں کرنے کی استعداد ہے اور زدہ اس طرح کے صیقل ہونے کی صلاحیت ہی اپنے اندر رکھتا ہے۔ پس پتھر اگر بنجھ کر کہ شیار کی ذارت کا سراپا کسی حد تک نمایاں کر سکتا تھا تو لوہا اس سراپا کی تمام باریک سے باریک خوبیاں بھی عیاں کر سکتا ہے۔ اس لئے تو ہے کی رطافت پتھروں سے کہیں زیادہ نہیں۔

بس اسی رطافت کی بناء پر لوہا تو پتھروں پر گراں اور طاقتوں ہے اور پتھر اپنی کثافت کی بناء پر اس کے سامنے ذیل دخوار ہے پس ٹیکتے بڑا پہاڑ بھی اپنی اس نمایاں عظیمت و ہمیت کے باوجود ذرا سے لو ہے کے سامنے اپنے بجڑ کو نہیں چھپا سکتا۔

## غرض آتش

لیکن یہی طاقتوں لوہا جس کے چھوٹے چھوٹے ٹکڑوں کا بڑے بڑے پہاڑوں نے لوہا مان رکھا ہے جب ہی تک طاقتوں ہے جب تک کہ پتھروں کے سر پر ہے۔ لیکن اگر اسی لو ہے کو کہیں آگ چھو جائے یا لو ہے کا بڑے سے بڑا نکڑا کسی لوہار کی بھبھی میں بنج چاٹے تو اس کی یہ سارے ہی روئین تینی خاک میں مل جاتی ہے آگ لگتے ہی پہلے تو اس کا

رنگ روپ تغیر اور چہرہ فت ہو جاتا ہے وہ اپنی صورت نوعیہ اور ذاتی خاصیت نکل کر بھی  
 برقرار نہیں رکھ سکتا آگ اس کے جگایا کر میں گھس کر کے ہر رنگ آتش بنا دا تی ہے پھر  
 اگر اس غریب ہو ہے کو آگ کی بھٹی سے خواری دیر اور نہ پھرایا جائے تو آگ اسے گلا کر پانی  
 کی طرح بہادتی ہے اور اس کی شدہ دصلابت کی چھپ بھی پیش نہیں چلتی کوئی اپنا تو  
 اس لو ہے سے کہے کہ بچار کی ایک چھوٹی سے چھوٹی پتھری کا سرکلپ دیے ہے اس سے  
 اندازہ ہوتا ہے کہ آگ لو ہے سے بھی زیادہ شدید اور طاقتور ہے غور کرو تو اس کا  
 راز بھی دہی عقلی اور طبیعی اصول ہے کہ آگ میں لو ہے سے بھی زیاد لطافت موجود ہے  
 اور لو ہا اس کے مقابلہ میں کثیف ہے لو ہے میں اگر اتنی لطافت بھی کر دہ باوجود تھروں  
 کی طرح کثیف المادہ ہونے کے عوارض کے سبب رفتہ رسیلان قبول کر لیتا تھا تو آگ  
 اپنی ذات سے ہی کوئی ٹھوٹ جسم نہیں رکھتی جس میں کوئی چیز گھس نہ سکے اور تو ہر چیز آگ  
 کے جگر میں گھس سکتی ہے اور ادھر آگ بھی ہر چیز کے جگر تک میں سرایت کر جاتی ہے  
 جس کی صلاحیت لو ہے میں نہیں پھر لو ہا اگر کسی وقت چمک کر باہر سے نورانی شعاعیں  
 قبول کر لیتا تھا تو آگ کی لطافت کا یہ عالم ہے کہ اس میں سے خود شعاعیں پھوٹتی  
 ہیں یعنی لوہا دوسروں کی روشنی قبول کرتا ہے اور آگ اپنی روشنی خود پھر دو  
 ڈالتی ہے خود بھی روشن ہے اور دوسری تاریک چیزیں کو بھی روشن کر سکتی ہے پھر  
 صیقل شدہ لطیف لوہا جسے آئینہ کہتے ہیں اس لطافت صورت کے باوجود پھر بھی اتنا  
 نقیل جسم اور کثیف المادہ ہے کہ اگر اس پر ہاتھ مار د تو اس کے مقابلہ میں جسم سے ہاتھ  
 نکرا کر دا پس آ جاتا ہے لیکن آگ کی جسمانی لطافت کا عالم یہ ہے کہ اس کے جسم میں  
 سے ہاتھ آر پا نہ کل جاتا ہے اور پھر بھی اس کا جسم نہیں ٹوٹتا پھر صیقل شدہ لوہا تو  
 صرف عکس ہی قبول کرتا ہے لیکن آگ اصلی جسم ہی کو قبول کر سکتی ہے اور پھر بھی اس  
 کے جسم میں چکن نہیں پائی جاتی اور وہ کسی دوسرے جسم کے تاثر سے نہ ہے

ہوتی اس لئے وہ لوہے سے زیادہ شدید اور زیادہ طاقتور ہے۔ بلکہ اُسی لطافت کی حد تک اُس کا حلقوہ اثر بھی کثیف اس شیار کی نسبتہ وسیع ہوتا گیا ہے۔ پھر اور لوہا جہاں رکھا ہوا ہے اتنی ہی جگہ اس سے پُر ہو جاتی ہے اور اس حد سے باہر اس کا کوئی اثر نہیں ہوتا لیکن آگ جس مکان میں ہے اس سے باہر تک اس کے اثرات نو ریت و حرارت پھوپختے ہیں اور اگر آگ اور اس کا مکان نکا ہوں سے اُجھیں بھی ہوتے ہیں اس کے پھیلنے والے آثار اس کے وجود کی خبریں دور دور تک پھیلاتے رہتے ہیں اس لئے آگ لوہے پر غالب ہے اور اس سے فنا کے گھاٹ آثار ڈالتی ہے۔

## عنصر آب

لیکن یہی دلکشی ہوئی آگ اور اس کا یہ کرد فرجب ہی تک قائم ہے جب تک اس کے آس پاس کہیں پانی کا نشان نہ ہو اگر پانی کے چند قطرات بھی اس پر آگیں تو آگ کی چمک دمک اور یہ نقلی و ترفع کہ سرخچا ہی نہیں کرتی سب ختم ہو جاتی ہے۔ پانی اس کے وجود ہی کو باقی نہیں چھوڑتا کہ وہ کچھ ابھر سکے۔ بلکہ جس لکڑی کو کچھ دیں آگ سے پانی جان بچانا ہے وہ پانی کی چادر اور ٹھیکے یا ننکا ہی ہو جائے۔ آگ جہکے مار گر رہ جائے گی۔ لیکن اس کا گیلی لکڑی پر کوئی بس نہ چلے گا۔ بہر حال جہاں پانی موجود ہو دہاں آگ کے پر نہیں جم سکتے خواہ پانی آگ پر چھڑک دویا آگ پانی میں گرداد آگ کی خیر نہیں رہتی یہ سے بڑا انکھارا پانی میں گرا دو تو اس کے گرتے ہی پانی اور ہر آدھر ہٹ جائیگا۔ اور پھر اچانک چاروں طرف سے سمعٹ کر اس انکارے کو دب لو چیگا تو وہ غریب رو سیاہ ہو کر رہ جائے گا غرض یہ اس کے سامنے آئے یا وہ اس کا سامنا کرے ہر سورت میں پانی کی طاقت کے سامنے آگ کی شعلہ زندگی کچھ بھی کارگر نہیں ہوتی جس سے پانی کی شدہ و طاقت آگ پر نمایاں ہو جاتی ہے لیکن اس

غلبہ و مغلوبتی کی روح یہاں بھی وہی اصول ہے جس کو ہم ابھی ذکر کر سکتے ہیں۔ آگی اپنی لطافت جسم کے سبب کسی شے کی ذات کو اپنے اندر کھپا لیتی تھی لیکن اس کا چہرہ اتنا صاف نہ تھا کہ اشیاء کا عکس قبول کر سکے مگر پانی عکس اور اصل دونوں کو اپنے اندر کھپا لیتا ہے کہ وہ فقط لطیف المادة ہی نہیں بلکہ لطیف القصورۃ بھی ہے۔ یعنی کچھ بھی اُس میں ڈال دو ہر چیز اُس کے قدر اور جگر میں سما جائے گی پھر اس رقتہ و سیلان کے باوجود اس کا چہرہ یا سطح اس قدر صاف اور شفاف ہے کہ آئینہ کی طرح صورت بھی دکھلادیتا ہے پانی کی یہ صفتہ کہ ہر چیز اس سے آرپان نکل جاتی ہے گو آگ کو بھی میسر ہے لیکن پانی کا گماں لطافت یہ ہے کہ نگاہ تک بھی اُس سے اپر اپر ہو جاتی ہے جو آگ میں ممکن نہیں۔ پس پانی لو ہے کی تصویر کشی اور آگ کے عدم ثابت دنوں لطافتوں کا جامع ہے اس لئے اس کی قوہ بھی آگ اور لو ہے کی طاقت تے زیادہ ہے یہی وجہ ہے کہ وہ تو آگ اور لو ہے دنوں کو ختم کر سکتا ہے لیکن یہ دنیا اس پر غالب نہیں آ سکتے اور اسی لئے پانی کا حلقوں اثر نکلنے آگ سے بڑی دماد و سیع ہے۔ آگ کا اثر اگر اُسے کسی بند اور محدود مکان میں رکشنا کیا جائے اسی مکان کی چیزوں پر نک محدود ہو گا لیکن پانی جس مکان میں محدود و مسدود ہے اس سے باہر بھی دوڑ دوڑ تک نہیں اور رطوبت کے آثار پھیلے ہوئے ہوتے ہیں۔ شہر کے اردنگر دنالاب اور نہرین ہوتی ہیں تو آب و ہوا ہی نہیں لوگوں کے مزاج نکس نہ ملوب ہو جاتے ہیں اور یہ ظاہر ہے کہ یہ سب اس کی لطافت اور سرعت نفوذ کے کر شے ہیں لو ہا اور آگ سماں میں نہیں لکھ سکتے لیکن پانی بوجہ لطافت خاص باریک سے باریک منفذ میں گھر کر لیتا ہے اور جبکہ غلبہ و طاقت بقدر لطافت ہے تو پانی کی طاقت بھی بلاشبہ آگ سے کہیں بڑھ کر رہی۔

## عنصر ہوا

اب آئے چاہی پانی جو آگ کا علاش بخس مٹا دیتا ہے ہوا کے سلسلت میں سکین بھی عاجزاً اور ناتواں ہے اور اُس کی کچھ بھی بیش نہیں چلتی وہ چلتی ہوا میں اگر سکون سے رہنا چاہنے تو نہیں رہ سکتا۔ ہوا کے ہمکار جب پھلتے ہیں تو تالا باد اور جھیلیں ہیں نہیں بڑے بڑے سمندر تہ و بالا ہو جاتے ہیں۔ پانی کی موجودی بلکہ موجود کی نوجیں ایک دوسرے پر گرتی پھرتی ہیں سمندر کے عظیم الشان کرہ کو باہی عظمت دہنیہ قرار نہیں ہوتا۔ تاہم ہوا پانی ہو تو ہوا اُس سے خشک کر ڈالتی اور اڑا دیتی ہے اگر پانی کا کوئی خزان و شیع نہ ہو جو اس کی مدد کرے تو پانی کا وجود ہی باتی نہیں رہتا اس سے معلوم ہوا کہ ہوا پانی پر بھی غالب اور حکمران ہے وجہ وہی اصول ہے کہ ہوا اب عماصر سے بڑی تکلیف و شفاف ہے۔ چنانچہ اس کی جسمانی لطافت کا تو یہ عالم ہے کہ بناگاہ جیسی لطیف چیزیں اُس کی لطافت کے سامنے کیشیں ہے جو اس پر جنم نہیں سکتی اور ہوا کو دیکھ نہیں سکتی۔ بدن کو لگ کر گو ہو احسوس ہو جائے جس سے اُس کے سبم ہونے کا انکار نہیں کیا جا سکتا لیکن اور کوئی لطیف سے لطیف ماسٹہ جتی کہ تاز بناگاہ بھی جو لطافت ترین اجسام ہے نہ اس میں نفوذ کر سکتا ہے نہ اُس کا اور اس کا ہی کہ کہ یہ جنیزیں بہر حال بناگاہ و بصری سے متعلق ہیں اور وہ بصری کو قبول نہیں کرتی تو محسوسات بصرتک کیا نوبت پہنچ سکتی ہے۔ ہال آواز اور خوشبو جیسی لطیف شیاء جن کی نہ کوئی حصی شکل ہے نہ ہمیہ ہوا سے ساز کر لیتی ہیں اور اپنی لطافت کی بدو ہوا میں سما جاتی ہیں جنہیں ہوا قبول کر کے ادھر سے ادھر منتقل کر دیتی ہے۔

پھر اثر کا یہ عالم ہے کہ فوتی و توتی کے گوشہ گوشہ گوشہ اور ایک ایک منتہی

موجود جہاں آگ کی روشنی اور پانی کی نہیں پہنچ سکتی وہاں ہوا قائم اور داکم ہے۔ ذرا بھی کہیں خلا رہیا ہو جائے تو ہوا کو آتے دینہیں لئی یاں کوئی لاڈ تو ناہی بنا و نشیب پیدا کرو اور بھر بھی اس کی نقل و حرکت میں تدریجی ہے لیکن ہوا کونہ نشیب کی ضرورت نہ فراز کی جگہ ہوئی اور وہ دفعہ آئی گویا پہلے سے موجود تھی غرض ہوا نیف ترخی تو قوی ترا اور غالب بھی ہوئی جو عالم عنادھر پر ہکھراں سب سے بالا و فوق اور پھر سب میں ساری وجہی ہے۔

## جامع العناصر اور اسکی طاقت

لیکن اگر ان سارے عناصر اور ان کے تینوں موالم اور موالم کی بھی بے انتہا شاخوں کو ایک طرف رکھ کر تہاں انسان کو ایک طرف رکھو تو نظر آتا ہے کہ انسان ان سب ہی سے زیادہ اشتملاً قوی اور ان پر غالب و متصرف ہے یہ سب عناصر اپنی کارکندی میں اس کے محتاج اور اس سے مغلوب ہیں لیکن وہ ان میں سے کسی کے زیر تصرف اور کسی سے مغلوب نہیں کیونکہ اولاد تو :-

(۱) عناصر کی یہ بامی اور سبتوی طاقت جو ایک دوسرے کے مقابل آئیے کھلتی ہے اپنے جزئیاتی ظہور میں انسان کی محتاج ہے۔ وہاں خود بخود تحریک کی جاتی ہے پھر تا آگ جگہ جگہ لوٹے کو خود گرماتی اور پھر لاتی نہیں بھرتی پانی خود بخود آگ بھیانے نہیں جاتا۔ ہو اکی یہ جزوی متصادم حرکات خود بخود نہیں ہو جاتی بلکہ انسان کے کئے ہوتی ہیں وہی کڈا یعنی بناتا ہے اور پھر توڑتا ہے وہی بھیا بناتا ہے اور لوٹے کو پتا ہے وہی مشکنیزے اور ظروف میں پانی لاتا ہے اور چوپا ہے ٹھنڈے کرتا ہے وہی ہو اکو قید کرتا ہے اور سیالات کو اڑاتا ہے۔

پس عناصر کی یہ متقابلیاً کا رفرمائی تبہت حد تک انسانی افعال کی دست نگر ہے اگر انسان ان میں داخل نہ ہے تو عناصر اربعہ اپنے اپنے خزانوں میں پڑے ہوئے جیسے چاہیں ایسے ہتھے رہیں لیکن میدان مقابلہ میں پھوپھکران جزوی افعال میں اپنا قلب نہیں دکھلا سکتے۔ پس جس پر کسی غالب کا غلبہ ہو گوت ہوا اور جس پر کسی قوی کی فتح دلہر ت متعلق ہو ظاہر ہے کہ وہ ان سب پر غالب ہو گا اور اس کی رشدیتی کی یہی سب سے بڑی دلیل ہو گی۔

## عناصر میں انسانی تصرفات

۲) پھر یہی نہیں کہ انسان ان کی باہمی نسبتہ کھول دینے ہی کا ایک ذریعہ ہے۔ نہیں بلکہ ان کی یہ تمام طاقتیں بھی اُس کے پنجہ تصرف و تحریر میں قید ہیں زمین کا قلب جگر چاک کر دیا کنوں میں بنائے راستے بنائے تھانے تھانے تیار کئے ارضی معدنیات سرمدہ۔ ہر ہائل۔ سونا چاندی اور پتیل وغیرہ کے خزانے اُس سے جھبیں لئے پھاڑ دنکہ تراش کر تھے بر تھے مرکانات بنائے پھاڑوں کی ٹھنڈی اور بر فانی چوڑیوں کو جہاں درندوں کو بھی پیاہ نہ ملتی تھی اپنیستی بنا کر ان میں راستے نکالے انہیں بر ماگر سرگیں بنائیں ان میں اپنی سواریاں دوڑائیں۔ و تھسون من الجبال ہیو تا زمین کے خواہیں دو فائن کاراز فاش کی کے اثقال زمین کو عالم آشنا کرا کر دیا اور زمین اور اس کے اجزاء سے پوابر چاکروں اور غلاموں کی سی خدمت پیر را ہذا پائی کو لو تو زمین کی تھی میں سے اسے کھو ج نکالا لکنوں میں کھود کر ڈول رتی کے جمال سے اسے پکڑاں لگا کر سیکڑوں فٹ نیچے سے اور پھیپھی نکالا دریاوں کے ٹکڑے ٹکڑے کر دئے نہروں اور نالیوں میں پھاکر کھیت سیراب کئے مکھانات

ٹھنڈے کئے ہی کر کلیچے ٹھنڈے کئے جنا اور گنگا جگہ جگہ ماری بھرتی ہے ایسے واٹر  
و رکس کے ذریعہ کھو گھر سوا کیا وہ مالی تھی تو جگ جگراں بچنے اس سے گھوٹ  
دہلو اکر چھوڑا۔ پانی جیسا آزاد غصہ نکلیوں میں قید بلوں میں بند اور نکلنے میں برا کا  
کی حرکت کا محتاج یہ سب اس انسان کی تیزی کا تیز ہے۔ وہ غریب اپنے طبعی  
میلات سے بچے کو جاتا ہے یہ اسے میں میں منزلہ مکانوں میں اور پڑھنے والے جاتا ہے  
اور پھر وہاں سے شک دیتا ہے۔ جی برف بنا کر اسے جا دیا کبھی بھاپ بنا کر لادیا  
کبھی اسے برف دھا کر رخ بنا دیا کبھی آگ دھا کر گرم دیا غرض وہی پانی جس سے  
آگ جیسا توی غصہ بھی پناہ مانگتا تھا انسان کے سامنے ایسا بے سب اور بے یار  
مد و گار ہے کہ اسے سنبھلنے کا بھی موقع نہیں ملتا۔

پانیوں کا سب سے بڑا گھر اور اب ایسا ہے سمندر اعلیٰ کہ جس کی سب سے پیاہ ٹھلتی  
سے ڈر کر دنیا کا ربع مسکون گویا ایک طرف پڑا ہوا ہے اور جس کی کوہ پیکر یونین کا  
لکھاڑا سلسلہ خشکی کے کناروں پر اس طرح جمل آور محسوس ہوتا ہے کہ گویا ابھی  
کرہ ذمیں کو نکل جائیگا با ایں ہمیتہ و غمیت بھی انسانی وستاد بُر دے سے نہ بچ سکا  
انسان نے سمندروں کے چلکر چیر ڈالے اس میں جہاز چلا کے تار و وڑائے آبد وہ  
کشیتوں سے اس کی گھرائیوں پر تبصہ کیا اس کے مدفون یوں تیوں کے خزانے  
اگلوں لئے اس کی تہ کی جھیٹی ہوئی چیزیں بازاروں میں رسوا ہو رہی ہیں خود سمندر  
کے نکیں پانی کو بھی تخلیل نہ کر دالا اس کا تک الگ کر دیا اور رہوبت الگ۔ گویا یہ  
کاخوں تک بی گیا۔ اور پھر اس سب کے لئے الگ کر لئے غرض یہ قوی ترینی تین  
کی تہ میں جا کر چھپتا ہے تو اس سے پناہ نہیں پہاڑوں کے دامن میں پناہ لیتا ہے تو  
اوہ کے لئے رستہ گاری نہیں مجبور بھی ہے اور قید بھی۔ پھر ذلیل سے ذلیل خدا  
اُس سے لیجاتا ہی میں۔ بخاستوں کا دہونا ظروف صاف کرنا میلے کر رئے پاک کرنا

وغیرہ اس کے سرہیں جس سے اندازہ کر لیا جائے کہ انسانی طاقت نے کس درجہ اس لطیف عنصر کو اپنا غلام اور پاہنڈ قیدی بنالیا ہے۔

آگ جیسے خونخوار عنصر کو دیکھو تو وہ بھی انسان کے سامنے ایک خاکار غلام کی طرح مجبور ہے وہ لوئے اور تپھروں میں جا کر چھپتی ہے تو انسان لو ہے اور تپھر کو ملکر اکر آگ کی تخفی چینگاریاں چھینج لیتا ہے۔ وہ آفتاب میں جا کر چھپتی تو انسان نے آٹھ شیشوں کے ذریعہ اُسے گرفتار کیا اور تپھر حب خود اُسے چھپانے اور قید کرنے پر آیا تو ایک ذرا سی دیا سلامی کے سرے پر رلی برابر مسالہ میں قید کر دیا کہ جس پر دیا سلامی کا سر رکھا اور اس قدمی کو نکال باہر کیا گیا وہ آگ جو سر نیچا ہی نہ کری تھی انسان کے سامنے تسلکے چھنے لگی اور اس کی وہ رفتہ تسلی سب خاک میں مل گئی کہیں چوہوں میں انسان گی خدمت کر رہی ہے کہیں! میسیوں میں محسوس ہی کہیں اُس کا ترکیہ نفس کیا تو آگ کا گیس بنادیا جس کا دہواں اور وہ خان سب خصبت ہا غرض آگ کا عنصر بھی انسان کے ہاتھوں میں ایک کھلونا ہے کہ جب چاہا اور جس طرح چاہا اللہ پلٹ کر دیا جسے کسی حالت میں بھی چین نہیں۔

ہو ابہت زیادہ لطیف اور تخفی بھی جس پر انسان کی نگاہ تک فتح نہ یا کی تھی مگر اس کی یہ پر دلنشیزی بھی انسان کی زد سے اُسے بے بچا سکی اور اس اور نے ہو پرندہ کہ بھی انسان کے ہاتھ میں کھلونا ہی بنایا۔ ہوائی فضائیں انسانوں کے جہا اور رہیے ہیں اور ہوا اپنے کندھوں پر انہیں سوار کے پھر رہی ہے۔ ہوا کیا ہے۔ انسان کا ایک ہوائی گھوڑا ہے جس پر بے لگام اُس نے سواری کسی کھی ہے۔ انسان کی خبر سانی کی خدمت پر چدا مجبور ہے یہ شرق سے مغرب تک ادا کے افسانے دوڑ رہے ہیں اور ہوا اپنی تخفی طاقتوں سے انہیں لئے پھر رہی رہت گویا انسان کی ایک چھٹی رساں ہے جو بلاؤ اجرت غلامی کر رہی ہے۔ اور برقی پر

کو حرکتہ میں لانے کے لئے جداناً تج رہی ہے تاکہ انسان کا پیوں خشک کرنے کی خدمت انجام دے غرض خدمت گزاری کے فرائض میں چاکروں کی مانند صورت ہے اور چون وچراہنیں کر سکتی پھر انسان اُسے قید کرنے پر اتراتو موروں کے لیہوں میں وہ بند سائیکلوں کے ٹاٹروں میں وہ قید بڑایر گنوں میں وہ گرفتار بڑی گیندوں میں وہ محبوس بفرض یہ نادیدہ طاقت جس نے سمندروں کو تہ و بالا کر کھاتھا چھپی تو ایسی بخشی کہ انسان کے پاٹھ میں ایک قیدی محض بن کر رہ گئی جس کا کوئی پرسان حال نہیں۔

## عناصر میں انسانی ایجادوں

(۳) پھر اس ظالم انسان کو اسی پر قاعبت نہیں کہ عناصر کو باقی رکھ کر ہی ان سے کام لیتا رہے تھیں اپنی ایجاد پسندی کے جذبے میں انہیں فنا کر کر کے اور انہیں باہم لڑا کر بھی ان سے نئی نئی چیزیں عالم آشکارا کیتا رہتا ہے تاکہ کائنات کے دوسرے میون خزانوں سے بھی اپنی غلامی کرائے۔ آگ پانی کے درمیان لوہر کا پردہ حائل کر کے آگ کو دہنول کا دیا آگ توجوش میں پانی کو اور دینا چاہتی ہو اور پانی کھول کھول کر آگ کو بھنڈا کر دینا چاہتا ہے دونوں اپنی جگہ خیظ و قیظ میں ہیں اور انسان اُن کے جوش و خروش سے استھیم کی طاقت پیدا کر کے انجمن اور مشینیں چلار ہا ہے لاکھوں ٹن لوہا اس بھاپ کی تھنی طاقت پر ناتج رہا ہے۔ مل چل رہے ہیں مشینیں گھوم رہی ہیں الجنوں میں کوئی کی کائیں پہنک رہی ہیں مشینوں میں غلہ اور زمین کی پیداوار پس رہی ہے گویا ساری کائنات چلنی رہی ہے کٹ رہی ہے اور سڑ رہی ہے مگر اون نہیں کر سکتی کہ ایک انسان کا بچہ نہیں

کی کل دبائے کھڑا ہے جس کی ایک انگلی کی حرکت سے عناصر اربعہ اور موالمیث ثلاثہ پر یہ طوفان بیباہور ہے ہیں۔

پھر پانی کو بانی سے ملکرا یا اور برق پیدا کر لی گویا پانی میں آگ لگا دی پھر وہ بھلی جو سکنڈوں میں اٹلیوں کی خبریتی اور آسمان زمین ایک کر ڈالتی ہے اُسے تابنے اور حسیت کے ایک پتلے سے تار میں اس طرح ہاندہ رکھا ہے کہ وہ بائیں زور و طاقت اس گرفت سے باہر نہیں جاسکتی ایک ذرا سی پتلی کی گھنڈی ہے سوچ کہتے ہیں اُس کا قفل ہے اُسے نیچے کو ہلا دو تو بھلی آمود جو د اور ا پر کو اٹھا د تو غائب ہے۔ گویا برقی روکی ایک عظیم اثاثاں فوج ایک دبے پتلے سیاہی کی قید میں گرفتار ہے اور وہ پوری فوج اس ایک کاچھ نہیں بگاہتی پھر یہ معنوی ہی بھلی نہیں آسمانی بھلی کی گرفتاری کے لئے بھی انسان ہشکر یا اس اور بسیر یا اس لئے تیار ہے پڑی بڑی بلڈنگوں پر چھپتے تار چڑھاتے ہوئے ہیں کہ اگر یہ جہاں سوز بھلی عمارت پر آپری ہے تو یہی معمولی سامار اُسے اونچا لیتا ہے اور وہ عمارت کو ذرہ پر سامنکھ نہیں دکھا سکتی بلکہ اُس تار میں غلطیاں پیچاں ہو کر رہ جاتی ہے۔

پرول صبحی سیال اور بھتی چیزیں آگ لگا دی۔ آگ اور تیل لٹر رہتے ہیں جس سے گیس پیدا ہو رہا ہے اور حضرت انسان کی موڑ جل رہی ہے ہوا نی جہاں اونکے رہے چکے ہیں۔

غرض ساری کائنات کا ناک میں دم ہے ایک مشت اشخواں سے کائنات کا ذرہ ذرہ عناصر نے باہم اینی طاقتوں کے کیا جو ہر دکھائے تھے جو اس جمیونہ عناصر نے کر دکھایا۔ بھروسہ اور خشکی و تری کی ساری ہی کائنات اس خالم انسان کی بدولت ایک مصیبت میں گرفتار ہے کہ اُسے کسی وقت چین نہیں۔ اور

انسان ہے کہ رات دن ان عناصر کے الٹ پھیر میں ان تھک طریق پر لگا ہوا ہے  
 جس سے ساری کائنات کا دم بند ہے اور سارے ہی جماد و حیوان قیدِ غلامی  
 میں مقید ہیں۔ مثلِ مشور ہے کہ ایک شیر نے اپنے خور دسال بچہ کو نصیحت کی تھی  
 کہ انسان سے بچتے رہنا یہ بڑی ظالم چیز ہے۔ وہ انسان کے شوق دید میں تھا بچہ  
 شعور پا کر انسان کی تلاش میں نکلا کہ دیکھوں آخر یہ ہے کہا بلا جس سے سلاطین  
 صحراء بھی اپنے دارالسلطنت میں تھک کر کیا یا تھے ہیں۔ چلا تو پھلے اتفاق سے گھوڑے پر  
 نظر پڑی جس کی جسامتہ اور بھرتی و چالائی دیکھ کر اُسے شبہ ہوا کہ شاید یہ ہی  
 انسان ہے پوچھا تو گھوڑے نے کہا کہ مجھے بے چارے کی کیا جمال ہے کہ میں ان کے  
 کے سامنے تھر سکوں چوبیں گھنٹی لگلے میں سستی پیروں میں بیٹریاں اور امداد کا  
 جملہ ہے اور جب حضرت انسان کا جی چاہا تو میری پیٹھ پر سوارِ منہ میں لگام اور  
 اوپر سے شرائط کوڑوں کی مار جیسی مجھ پر گزرتی ہے میں ہی جانتا ہوں۔ شیر کا پڑھ  
 سہم گیا کہ یا اللہ انسان کیا بلا ہے کہ عناصری نہیں ہوں یہ بھی گرفتار بلا ہیں۔ آگے  
 پڑھا تو اونٹ نظر پڑا جو گھوڑے سے دو گنا اور عجیب تخلقہ تھا اسے یقین آگیا کہ  
 ہونہ ہو یہی انسان ہے کہ یہ گھوڑے سے بھی چار ہاتھ اونچا ہے اُس سے دریافت  
 کیا تو اسے بھی انسان سے دوہائی دیتے ہوئے سنا وہ بولا کہ میرے اس قدر  
 قامت پہنچا اُنہوں نے با اس جسامتہ و قیامتہ میرا ناطقہ بند کر رکھا ہے میں  
 کیا مجھ بھی سینکڑوں میرے بھائی بند صرف ایک نکیل میں گرفتار اور ایک  
 خور دسال بچہ ہمیں جنگل در جنگل لئے پھرتا ہے منوں بوجھ کر پہ ہے ہم بلبلاتے  
 ہیں مگر شناہی نہیں انسانوں کے لئے ہماری گردنیں سیڑھیاں ہیں جب چاہتا  
 ہے کہ پر دہرا جاتا ہے پھر ایک نہیں دو نہیں تین تین آدمی لد جاتے ہیں اور نہ صرف  
 خود ہی لدتے ہیں بلکہ بڑے بڑے پلنگ ہماری کروں پر کس کر بڑا جان ہوتے ہیں

ہم جب چاپ کان دبائے منزیں قطع کرتے رہتے ہیں راتوں پلتے ہیں اور  
 دنوں پلپلاتے ہیں مگر کوئی مخلص نہیں نکلتا غرض ہماری یہ ساری مصیبت و غلامی  
 صرف اسی انسان کی بدولت ہے بھلا ہم انسان تو کیا ہوتے ہم تو اس کا نام بھی  
 بے خوف ہو کر نہیں لے سکتے۔ شیر کا بچہ اور بھی زیادہ ہر اس انسان ہوا کہ عداجانے انسان  
 کیسے ڈیل ڈول کی چیز ہوگی جس سے ایسے ایسے عظیم الحلقہ جانور بیباہ مانگ رہے  
 ہیں آگے بڑھا تو اتفاق سے ہاتھی پر نظر پڑگئی جو ایک عظیم انسان بلڈنگ کی طرح  
 سامنے سے آتا ہوا نظر پڑا جس کی عمارت چار ہوٹے موٹے ستونوں پر کھڑی ہوئی تھی  
 اسے یقیناً حکم ہو گیا کہ یہ بالفروہ انسان ہے اور یہی ایسی سستی ہے جو اونٹوں کو  
 گھوڑوں پر فالب تسلیت ہے اس نے ڈرتے ڈرتے ہاتھی سے کہا کہ غالب جناب  
 ہی کا نام نامی انسان ہے؟ ہاتھی نے ہنایت حیرت سے بچہ شیر کو دیکھ کر کہا کہ ڈیا تم  
 نام بھوکس بری بلا کا نام لے رہے ہو مجھے بلے ڈول کی جو گت اس ظالم انسان  
 نے بنائی ہے خدا دشمن کو بھی نہ دکھائے۔ گھوڑے کے منہ میں لگام تو دیدیتا ہے  
 اونٹ کی ناک میں نکیں تو پہنا دیتا ہے۔ لیکن مجھ پر توبے ڈھانٹی سوار ہوتا ہے  
 لگام میرے نہیں نکیں میرے نہیں مگر بھر بھی میں ایسا گرفتار اور جبوہ مخفی ہوں کہ  
 اس ظالم کے آگے چوں تک نہیں کر سکتا ہر وقت میری گردن پر سوار ہوئے کا  
 انکس ہاتھ میں ڈرائچوں کروں تو سر پر اتنے پڑتے ہیں کہ کہا یا پیا بھول جاتا ہوں  
 میری کیا مجال ہے کہ اس انسان کے سامنے اُن بھی کر سکوں میں آپ کو نصیحت  
 کرتا ہوں کہ اپنے باپ کی وصیۃ پر عمل پیرا رہیں اور اپنی جنگل کی بادشاہت کی  
 حرمت کو فا نہ کریں اس انسان کے قریب بھی نہ پہنچیں ورنہ یہ شاہزادگی ساری  
 رکرکری ہو جائے گی اور بھر کوئی فریاد کو بھی نہ پہنچنے گا۔ شیر کا بچہ حیران تھا کہ اس  
 آخوندکوں و تو شکا ہو گا جس کے غلبہ اور تسلط کا چار دانگ عالم میں یہ شہرہ اور

شور شور بر پا ہے آخر کار اُس نے بے نیل عرام والپی کا قصد کر لیا۔ لوٹ رہا تھا کہ ایک بن میں ایک بڑھی کے بچہ کو دیکھا کہ وہ ایک بڑے شہر کو آرے سے چیڑ رہا ہے اور جتنا چیڑ پکا ہے اُس میں ایک کھوٹی گاڑ رکھی ہے بچہ شیر کا التقاضا بھی نہیں ہو سکتا تھا کی یہی انسان ہے لیکن پتہ لینے کے لئے اُس سے سوال کیا کہ کیا جناب انسان نے واقع ہے؟ اُس نے کہا کہ آپ کو کیا کام ہے کہا میں اُس کے درشن کرنا چاہتا ہوں۔ اُس نے کہا بندہ ہی انسان کہلاتا ہے شیر نے حقارت و تعجب سے دیکھ کر کہا ارے کیا تو ہی وہ انسان ہے جس سے شیر گھوڑا اونٹ ہاتھی سب لرزتے ہیں؟ اُس نے کہا کہ جی ہاں واقعہ تو یہ ہی ہے ابچہ شیر نے کہا کہ اونٹن تو ہے کیا مال؟ تیر کام تو میں ابھی اپنے ایک طاپن سے ختم کئے دیتا ہوں بڑے ہی بے وقوف نہیں آباد اجداد تھے جو تھے کا پتے رہے اور پڑے احمد وہ تھے جنہوں نے راستہ میں مجھے خواہ مخواہ سہا دیا اس لاف زنی کے ساتھ بچہ شیر آگے بڑھاتا کہ قوہ آزمی کرے۔ بڑھی کے بچہ نے سمجھ لیا کہ وقت آب رابر ہوا۔ اب تدبیر سے کام لینے کیفر و دہ ہے۔ کہا کہ واقعی آپ بڑے بہادر ہیں میں بے چارہ کیا چیز ہوں آپ جو چاہے فرمائیں۔ اس وقت میرا ایک کام دریشی ہے جسے میں اپنے ضعف کی وجہ سے انجام نہیں دے سکتا خدا نے آپ جیسا قوی اور بہادر یحیی یا پہلے وہ کام کر دیجی اور بھر میری ساتھ جو چاہئے سلوک فرمائے اور وہ یہ ہے کہ اس شہر میں سے میں یہ کھوٹی سر کا ناچا ہتا ہوں ذر آپ اپنا ہاتھ اس شہر کے شرکاٹ میں ڈال کر اُسے تہام لے جئے تاکہ میں کھوٹی سر کا دوں۔ شیر صاحب اس مدح دشنا کے سیحور ہو کر بے تکلف آگے بڑھے اور ایک نہیں دونوں ہاتھ شرکاٹ میں ڈال دئے بھائی کے بچہ نے کھوٹی نکال لی کھوٹی کا نکلنا تھا کہ شہر کے دونوں پٹیل گئے اور شیر صاحب کے دونوں پا تھے اُس میں بھنس کو رکھئے۔ اب شیر صاحب نے

تو چین چین کرنا شروع کیا اور بڑھی کے بچے نے ہستا شروع کیا کہ فرمائیے انسان کو دیکھ لیا۔ اس وقت شیر نادم ہوا کہ واقعی بجزیرہ کاروں اور بڑوں کی نصیحت سے روگردانی کرنے کا انجام بڑا ہوتا ہے مگر بھر سوچنے لگا کہ ظاہر میں تو یہ انسان نہ ہے ہی کمزوراً و حیرتی ہے اس کا جذبہ تو قطعاً طاقتور نہیں معلوم ہوتا ہاں کوئی اندر وی طاقت ہے جس سے اس نے بچے اس وقت پے بس کر دیا اور ساری کائنات کو بچاڑ رکھا ہے۔

یہ حکایت عجیت اور انسانی طاقت سامنے لانے کے لئے بس کرتی ہے ان مرتباً ہدات کی رو سے ماننا پڑتا ہے کہ انسان میں ان عناصر سے کہیں بڑھکر طاقت موجود ہے جب ہی تو وہ ایک چھوٹے سے جذبہ میں کم سے کم ہونے کے باوجود بھی عناصر کے مخزنوں اور موالید کے جمکوں پر بھاری ہو رہا ہے اور انہیں غلبہ کیا تھا ہر قسم کے تصرفات اور حاکمانہ کارروائیاں کرنے میں کسی سے مغلوب نہیں اور جب یہ مان لیا گیا تو بچری بھی تسلیم کرنا پڑے یا کہ اس میں لطافت بھی عناصر سے کہیں زیاد موجود ہے کیونکہ پہلے یہ اصول ثابت ہو چکا ہے کہ طاقت درحقیقت لطافت ہی میں ہے کہ کتنا قوت میں بجز ضعف و درمانڈگی کے اور کچھ نہیں پس انسان میں جب ہوا سے بھی زیادہ طاقت ہے جو الطف العناصر تھا تو ناگزیر ہے کہ اس میں لطافت بھی ہوا سے کہیں زیادہ ہوتا کہ وہ اس پر اپنی یہ طاقتیوں حکمرانی برقرار رکھ سکے۔

## انسانی طاقت و تحریر کا راز اس کی روح میں مضمون ہے

مگر یہ ظاہر ہے کہ انسان کے ظاہر میں تو کوئی لطیف چیز محسوس نہیں ہوتی نہ دہ صیقل شدہ آئینہ یا صاف پانی کی سی چمک رکھتا ہے کہ اس میں منہ نظر آنے لگے۔ نہ وہ خود ہی ایسا دشمن ہے کہ فضادر میں اس سے شعاعیں بھوٹی ہوں۔

اور روشنی تخلقی ہونہ وہ ہوا کی طرح غیر مریٰ ہے پھر اس میں یہ لطافتوں کو زیر کر دینے کی لطافت آخر کیاں مخفی ہے؟ ظاہر ہے کہ یہ طاقت اور لطافت اسکے بدن کی نہیں ہو سکتی کہ بدن تو وہی آگ پانی ہوا مٹی کا مجموعہ ہے اگر اس میں کوئی طاقت بھی ہو تو پھر بھی وہ بے چارہ اس تھوڑے سے آگ پانی سے سارے جہاں کے اس آگ پانی پر کیا غلبہ حاصل کر سکتا تھا۔ کہ یہ پدنی آگ پانی تو خود آفاقت آگ پانی سے لیا ہوا ایک قلیل سا جزو ہے۔ اور جزو قلیل اپنے کل پر کیا غالب آسکتا ہے؟ ایک قطرہ دریا کو کیا مغلوب کر سکتا ہے؟ ایک چینگاری کرہ نار پر کیا سلطط جما سکتی ہے؟ ایک ذرہ کرہ ارض پر کیا حکومت کر سکتا ہے؟ بلکہ اس صورت میں تو قصہ بر عکس ہونا چاہئے تھا کہ یہ مادتی جہاں خود اس انسان پر ہر حشیثت سے غالب رہتا اور اُسے دم بخود رکھتا چہ جائیکہ اس مشت خاکے ساری کائنات آب و گل مسخر ہو جائے اور خود اُسی کا دم اس صنیف ابیان کے سامنے بند ہو۔ پس یہ سچیر تینا اس کے بدن اور بدن آب و آتش یا ہوا لیٹھ کا کام نہیں ہو سکتی بلکہ انسان کی یہ غلبہ پانیوالی قوہ بلاشبہ یہی ہونی چاہئے جو آگ پانی توکیا؟ ہوا سے بھی لطیحت تر ہو کہ ہوا یہی غیر مریٰ چیز کی ٹکر تو فیبان کو محسوس بھی ہوتی ہے اس کی لطافت وہ ہو کہ با وجود انسان کے رگ دپے میں سمائے ہوئے ہونے کے کبھی اُس کا دہ کا تک انسان کو نہ لگا ہو بلکہ بھی اُس کے لمس دس تک کا بھی اُسے احساس نہ ہوا ہو وہ متصل تو اتنی ہو کہ انسان اُسے ملے بغیر اپنی ہستی کو باقی نہ رکھ سکے اور تفضل ایسی ہو کہ انسان کے کسی حاسہ کی رسم اس تک نہ ہو۔ خدا اُس پر کوئی سرد و گرم نہ پہونچ سکے! اس لئے وہ فقط اپنے بدن ہی پر نہیں بلکہ جہاں کے عناصر اربعہ پر غالب آجائے اور ظاہر ہے کہ بدن کو چھوڑ کر انسان میں روح کے سوا اور کوئی چیز ایسی ہو سکتی ہے جس کی یہ صفات

ہوں کہ ان دو ہی سے انسان مرکب ہے جب ایک میں

## روح انسانی کی لطافت اور حسی نورانیت

یہ کرنے ہیں تو دوسرے ہی جزو میں ہو سکتے ہیں۔ پس حاصل یہ نکلا کہ روح  
عناصر اربعہ ہی نہیں تمام مادی عالموں سے بھی زیادہ لطیف چیز ہے کہ پھر روح کی  
یہ لطافتیں نہ صرف معنوی اور غیر معنوی ہی ہیں بلکہ حسی طور پر ہی اس کی لطافتیں عالم  
آنکھا را ہیں خود عناظمی جتنی اقسام کی لطافتیں ہیں اگر غور کرو تو وہ بھی سب  
کی سب روح میں جمع ہیں۔

اگر صیقلِ شدہ آئینہ یا شفاف پانی صورتوں کا عکس اور انتاریتا تھا تو انسان  
کی آنکھوں کو روح نے ایک ایسی چمک دے رکھی ہے کہ جد ہر اٹھ جاتی ہے اور  
کے تمام نقشے اور قولو اور سینے یا اپنے اندر انتاریتی ہے آئینہ کا قولو تو یہ اصل  
محض ہے کہ پشت آئینہ خالی ہے لیکن آنکھ کا قولو یہ اصل نہیں کہ اس کے پیچے  
جس مشترک میں اس کا پورا مفہوم قائم ہے۔

اگر آگ سے تار شعاع پھیلتے ہیں تو آنکھوں سے تازگاہ منتشر ہوتے ہیں۔  
جو ان شعاعوں سے کسی طرح کم نہیں کیونکہ تار شعاع سے تو چیز کی صورت محض  
آنکھ ہی کے سامنے روشن ہو جاتی ہے اور تازگاہ سے یہ سب چیزیں دل کے  
سامنے روشن ہو جاتی ہیں جو ان کی حقیقت پر بھی غور کر سکتا ہے۔

اگر پانی غایت لطافت سے اجسام میں نفوذ کر جاتا ہے اور سخت سے سخت  
جسم بھی اس کے سریاں سے نہیں بچ سکتا جیکہ اس سے اتصال قائم ہو جائے  
تو روح بھی جسم کی رگ رگ میں سمائی ہوئی ہوتی ہے حتیٰ کہ سخت سے سخت ہدیا  
بھی اس سے تازگی لئے ہوئے ہوتی ہیں پھر پانی تو اپنے سریاں سے اپنے محل کو

محض ٹھنڈا ہی کئے ہوئے رہتا ہے اور روح اپنے دوران سے اپنے محل کو زندہ کئے ہوئے ہوتی ہے۔

اگر ہوا غایت لطافت سے دکھلائی نہیں دے سکتی تو روح بھی اپنی لطافت بے غایت سے آج تک نادیدہ ہے اور جیسے ہوا کارنگ و بُوغیر محسوس ہے یا ہے ہی نہیں ایسے ہی روح بھی ان خواص سے بُری ہے۔

غرض عناصر میں لطافت کے جو جو مکالات اور لطافت کے جس قدر مراتب درجات تھے وہ سب روح میں موجود ہیں اس لئے اگر عناصر کو حق تعالیٰ سے جزوی مناسبتیں بھیں اور اس بناء پر وہ قوی تھے تو روح کو بھیتیت جمیعی اس سے یہ ساری ہی مناسبتیں قائم ہیں اس لئے وہ عناصر سے زیادہ قوی ہونی چاہئے اور جو کام عناصر کر سکتے ہیں وہ سب اس سے بے تکلف سر زد ہو جانے چاہئیں۔ پھر کوئی وجہ نہیں کہ عناصر کو آن کی طاقتوں کی بناء پر درجہ پر درجہ اشد نہ کہا جائے اور روح کو اشد ترین نہ کہا جائے اس لئے عنصری اور مادی طاقتوں پر روحانی طاقتوں کے فو قیت لی جانے کی ایک یہی وجہ کافی ہو سکتی ہے کہ عناصر جزوی لطافیں رکھتے ہیں اور روح آن کی ساری لطافتوں کی جامع ہے۔ اور انہیں ذات بابرکات سے جزوی مناسبتیں ہیں تو روح کو کلی مناسبت ہیں۔

## روح انسانی کی معنوی لطافت و طاقت

لیکن اگر مزید غور کر د تو روح کو حق تعالیٰ سے محض عناصر ہی کی سی مناسبتہ نہیں یا بالفاظ ویگر محض مناسبتہ ہی نہیں بلکہ ایک جمیت سے الی مثالثت بھی حال ہے کہ وہ اس کے خصوص اوصاف و مکالات کے لئے بطور مثال پیش کی جاسکتی ہے اور عناصر اس کے لگ بھگ بھی نہیں رہ سکتے کہ وہ سرے ہی سے ان مکالات

سے خاری اور کوئے ہیں مثلاً اگر حق تعالیٰ غیر مریٰ طریق پر تمام عالم کا قیوم ادا  
میں ہے تو اسی طرز پر رُوح کائنات بدن کی قیوم اور مریٰ ہے۔ وہ ذرہ اپنی توجہ  
ہٹایے تو کائنات بدن درہم بہرہم ہو جائے جیسا کہ موت کے وقت ہو جاتا ہے  
پھر جس طرح حق تعالیٰ کے انوار ساری کائنات کے ذرہ ذرہ میں جلوہ  
افروز ہے اور ہر ہر خطہ اور اُس کے ہر ہر جزو سے اس کے مناسب کام لیا ہے ہیں  
اور باوجود اس ظہور تام کے پھر بھی آج تک کسی آنکھ نے اُسے نہیں دیکھا اسی  
طرح روح کے انوار بدنی کائنات میں اس طرح پھیلے ہوئے ہیں کہ ہر ہر عضو  
اس کے مناسب کام لے رہے ہیں اور باوجود یہ بدن کی رُگ رُگ میں روح کا  
ظہور ہے۔ آنکھ کی چمک میں خسار کی سرخی میں بالوں کی سیاہی میں دانتوں کی  
سفیدی میں بدن کی تازگی میں اُسی کا جلوہ ہے وہ نہ ہو تو یہ سارے جلوے کی  
آن میں ختم ہو جائیں۔ مگر باوجود اس ظہور تام کے پھر بھی آج تک ایسی نادیدہ  
کہ خود اپنا نفس بھی اُس کے دیدار سے خروم ہے۔

بے جانی یہ کہ ہر ذرہ سے جلوہ آشکار  
اُس پر گھونکٹ یہ کہ صورت آجتک نا دیدہ ہے  
پس جیسے وہ ظاہر بھی ہے اور باطن بھی ایسے ہی رُوح ظاہر بھی ہے ادا  
باطن بھی۔

پھر جس طرح اس ساری کائنات کی زندگی اور زندگی کی ہر نقل و حرکت  
سے ذات حق اول اور اقدم ہے کہ وہی لامعطلی وجود ہے اور وجود سے پہلے کوئا  
بھی اقدام ممکن نہیں۔ آپ عالم کا کوئی اقدام ایسا پیش نہیں کر سکتے کہ وہ ہو جائی  
اور ذات حق تعالیٰ اُس کے بعد آئے اُس کے بغیر تو کائنات کی زندگی ہی نہیں  
اور بلا زندگی اس کی کوئی نقل و حرکتہ ہی ممکن نہیں تو مخلوق خالق سے پہلے کیے

ہو سکتی ہے؛ ضرور ہے کہ ہر خلوق اور خلوق کے ہر فعل سے خالق کی ذات مقدم ہو  
پھر اسی طرح کائنات کی ہر نقل و حرکت کا شتھی یہی اُس کی ذات ہے۔ آپ عالم کا  
کوئی اقدام بھی ایسا پیش نہیں کر سکتے کہ وہ ذات حق سے گذرتا ہو آگے پہنچنے والے  
اور ذات کو ادھر ہی چھوڑ جائے کیونکہ جب ذات حق ہی سے اس کائنات کی زندگی  
فائم ہے تو یہ دعویٰ ایسا ہو گا کہ کائنات اپنے افعال کرتی ہوئی زندگی کی حدے  
گذرتے اور پھر بھی اُس کے افعال جاری رہیں جو عقلانام مگن ہے پس عالم کے  
ہر حرکت و سکون کا شتھی بھی اُس کی ذات نہیں ہے اُس کے آگے اور بعد کچھ نہیں وہی  
ہر چیز کا اول بھی ہے اور وہی آخر بھی جیسے کہ وہی ظاہر تھا اور وہی باطن بھی ٹھیک  
اسی طرح بدنسی کائنات کی ہر نقل و حرکتہ بلکہ اُس کی نفس ہتھی ہی سے روح اول بھی  
ہے اور آخر بھی کیونکہ جب روح ہی بدن کے لئے باعث ہستی و حیات ہے تو کسی  
زندہ کا کوئی اقدام زندگی سے قبل کسے ہو سکے گا پس ہر کام بلکہ بدن کے ہر کام کے  
اول روح آتی ہے۔ اور اسی طرح جبکہ روح ہی بدن کے لئے باعث حیات ہے  
تو کائنات بدن کا کوئی اقدام بھی حیات سے مُوخر نہیں ہو سکتا بلکہ آخر اور نہیں کے  
حیات بھی یہی رسیگی پس روح ہی اس بدنسی عالم کے لئے اول بھی ہوئی اور وہی  
آخر بھی جسے کہ وہی ظاہر تھی اور وہی باطن بھی۔

پھر جیسا کہ ذات حق عالم سے متصل تو اتنی یہ کہ اقرب الیہ میں جبل اور یہاں اور  
وہ موعِکم اپنے ناگت تھم اور پھر منفصل بھی اتنی کہ وہ ارالورنی تم و رارالورنی مخلوق ظلہ مخفی  
اور وہ لوز مطلق ہے۔ اسے برتر از خیال و قیاس و گمان و وہم ٹھیک اسی طرح  
روح بھی بدن سے متصل تو اتنی ہے کہ زندہ بدن کی کسی رُگ کا گڑ و ڈواں حصہ بھی اُس  
سے الگ نہیں ورنہ زندہ نہ رہے لیکن دور بھی اتنی ہے کہ اس کی پائیزگیاں بدن سے  
کوئی لگا وہی نہیں رکھتی بطیف و کثیف میں کیا تناسب اور کیا رشتہ۔ کجا یہ مشتبہ

خاک اور کجا وہ جو ہر پاک چراغ مردہ کجا نہ رانہ تاب کجا؟

## صفاتِ روح سے الہیات پر استدلال

ان ماثلتوں کے سبب جس طرح ہم شبیہ کے سلسلہ میں اُدھر سے ادھر کئے اُدھر سے اُدھر بھی جاسکتے ہیں یعنی اپنی ہی روحانی کائنات کے ذریعہ حق تعالیٰ کی ذات و صفات کی میکانی اور بے چونی پر استدلال بھی کر سکتے ہیں اور کہہ سکتے ہیں کہ جس طرح یہ ہماری بدنی کائنات بلا اس غیر مریٰ مردی یعنی روح کے موجوداً و رباتی نہیں رہ سکتی اسی طرح یہ ساری کائناتِ عالم بھی بلا کسی مدبر حکیم کے موجود یا با پذیر نہیں ہو سکتی پس روح کی بدولت وجود صانع پر ہمارے ہی اندر سے دلیل نکل لے پھر جس طرح بدن میں ایک ہی روح تبدیل پر بدن کر سکتی ہے اگر دو ہوں تو کائنات بدن فاسد ہو جائے کہ ایک میان میں دو تلواریں اور ایک اچکن میں دو انسان نہیں سما سکتے اسی طرح کائنات عالم میں ایک ہی واحد قیوم اور حکیم و مدبر کی تبدیل کارگر ہو سکتی ہے۔ ورنہ لوکان فیہما آہتہ اللہ لفسم تما کاظم ہو جائیں گا۔ پس روح کے طفیل ہمارے ہی نفوس میں سے توحید صانع کی دلیل بھی پیدا ہوئی۔

پھر جس طرح بدن کے قعرتک میں گھس جانے سے روح کا کوئی کم وکیا کوئی لون ورنگ اور کوئی سہمت و جہت نہیں دکھائی دے سکتی اسی طرح وہ ذات بایبرکات بھی اس طرح بے چون و بے چکون اور سہمت و سمات سے بُرہ اور زنگ و لون سے منزہ ہے کہ زنگ بزنگ کے جلوے تو اُس سے ہیں پر وہ ہر زنگ تے بُری دیالا ہے پس روح کی بدولت اس کی شان تنزیہ و تقدیس بھی ہمارے ہی اندر سے ہو یادا ہو گئی۔

پھر جس طرح روح بدن کے ذرہ ذرہ میں موجوداً و بدن کی رگ رگتے

اُس کا تعلق والبستہ ہے مگر تعلقات کی شدہ وضعیت کا یہ تفاوت بھی ناقابل ایکار ہے کہ جو تعلق قلب سے ہے وہ دماغ سے نہیں جو دماغ سے ہے وہ کہہ دیا جائے مگر تعلق دماغ کی شدہ وضعیت کا یہ تفاوت بھی ناقابل ایکار ہے کہ جو تعلق دماغ سے ہے وہ عام جوارج بدن سے نہیں اسی لئے قلب معدہ سے نہیں اور جوان سے ہے وہ عام جوارج بدن سے نہیں اسی لئے قلب دماغ کی ادھی ایذار یا توہین سے رُوح میں غصہ و جوش پیدا ہو جاتا ہے اور ان اعضا رہیں پر ادھی اسی ضرب بھی پڑ جانے سے رُوح اپنی چیات کو سیکھ لے جاتی ہے بخلاف عام اعضا کے کہ اگر ہاتھ پسیر کاٹ بھی دے جائیں تو کمال زندگی خواہ چہن جائے مگر نفس زندگی مسلوب نہیں ہوتی اسی طرح ذات با برکات کا جلوہ جہاں کوں کی رُگ میں سمایا ہو اسے مگر مواضع کے تفاوت سے تعلق کی شدہ وضعیت میں بھی تفاوت بھی وہ ہے کہ جو تعلق اس کی ذات کو عرشِ عظیم سے ہو وہ اور مقامات سے نہیں کہ وہ مرکزِ استوار ہے پھر جو تعلق بیت المعمور سے ہے اور سماوی مواضع سے نہیں کہ وہ قبلہ ملائکہ ہے۔ پھر جو تعلق بیت اللہ اور مسجدِ اقصیٰ یا حرم نبی سے ہے وہ اور ہلکیوں سے نہیں ہے پھر جو تعلق عام مساجد و معباد سے ہے وہ اور مکانوں سے نہیں ہر اس لئے اگر ان پر کوئی توہینی حملہ یا جارہا نہ اقدام ہو تو رُوحِ عظیم کا غضب بھر ک اٹھتا ہے عالم میں ہیجانِ شروع ہو جاتا ہو اور دنیا کی زندگی خطرہ میں پڑ جاتی ہے حتیٰ کہ بیت اللہ کی ایشیں اور بھر جانے ہی پر اس عالم سے زندگی کھینچ لی جائے گی۔ پس رُوح کی بدولت ہم پر حق تعالیٰ کے تعلقات کی نوعیت بھی منکشف ہو گئی۔

پھر جس طرح ہر شخص اپنی رُوح کی پیگارا و رحقانی دعوت کو دل کے کانوں سے بے شکل سنتا ہے اور اس کی پیشتوں کو قلب کے واسطے سے اور اک کرتا ہو لیکن پھر بھی اُس کے کلام میں نہ لفظ ہے نہ آواز یہی شانِ حق تعالیٰ کے کلام کی ہے کہ کلامِ خبی ہے اُس میں حقائق بھی ہیں اُس میں سماں و اسماں بھی ہے اور

مخصوص افراد بُنی آدم (ابنیا علیہم السلام) جو بُنی نوع انسانی میں مثل قلب کے ہیں اسے سنتے بھی ہیں پر نہ وہاں لفاظ کی حد بیندیاں ہیں الفاظ و لفظ کی قیود گو ظہور کے بعد مخلوق میں پوچھتے پہنچتے یہ ساری تحدیدات غاییاں ہو جائیں لیکن روح کی بدولت ہمیں ذات حق کے کلام نفسی و رکلام نفسی کا بھی فی الجملہ اور اک ہوا پھر اگر تم اُنکھ بند کر لو تو روح کا دیکھنا بند نہیں ہوتا اور کان بند کر لو تو اُس کے ساتھ میں فرق نہیں پڑتا بلکہ آنکھ کان بند کر کے تصور کے لامحدود عالم میں یہی روح دیکھنے کی چیزوں کو اور زیادہ بے تکلفی کے ساتھ دیکھتی ہے اور سُنتے کی چیزوں کو اور زیادہ بے غائلہ سنتے ہے۔ حالانکہ آواز روح سے مکراتی ہے نہ کسی صورت کا زنگ وردنگ اور جسم اُس کے پاس پڑک سکتا ہے ٹھیک اسی طرح وہ ذات پے چون وہ بے چکون ہر چیز کو سنتے اور دیکھتی ہے مگر نہ وہاں رنگ وردنگ اور مادیت کو قرب نصیب ہوتا ہے اور نہ آوازوں کے لفظ ہی اس کی سمع سے ملکر کہاتے ہیں لیں اپنی ہی روح کی بدولت ہمیں اللہ کی سمع دل بھر کی بے کسی اور بھوپنی کا بھی ایک گونہ اندازہ ہوتا اسی طرح جب ہم اس پر نظر کریں کہ بدن کی حیاۃ تو روح کی زندگی سے قائم ہے مگر روح کے لئے کسی اور روح کی حاجت نہیں وہ خود اپنے ہی معدن حیاۃ کی ایک مونج ہے تو ہمیں اندازہ ہوتا ہے کہ عالموں کی زندگی تو ذات باپر کا کی حیاۃ سے قائم ہے اور خود اُس کی حیاۃ کے لئے کسی اور ذات کی حاجت نہیں بلکہ وہ اپنی ذاتی حیاۃ سے حمی ہے جس میں کوئی فرق نہیں آسکتا۔ اور اس طرح ہم اللہ کی صفتی حیاۃ کے ذاتی اور خانہ زاد ہونے کا اندازہ بھی اپنے ہی اندر سے ہو گیا۔ بہر حال روح کو ذات با برکات سے مناسبیں ہی نہیں بلکہ فی الجملہ عالمیں حاصل ہیں جس سے حق تعالیٰ کے لامحدود مکالات کی مثالیں ہمارے نفوس میں بہم پہنچ گئی ہیں اور ہم اپنے اندر ہی سب کچھ عیا تاً دیکھنے پر قادر ہو گئے۔ اسلئے

روح کی اس سے زیادہ جامع تعریف اور کچھ نہیں ہو سکتی جو قرآن کریم نے فرمادی کے  
قل الرُّوحُ مِنْ لَهُ رَبُّنِي وَمَا أَوْتَيْتُمْ مِنَ الْعِلْمِ لَا قَلِيلٌ وَلَا عَظِيمٌ وَرُوحُ اس ساری تقریر سے ایک  
لطیفہ ریاضی ثابت ہو جاتی ہے اور جسم مخفی ایک کثیفہ ظلمانی لیکن جیکہ یہ بد نی  
عناصر جو عالم خلق کی چیزیں ہیں اس روح سے مخوڑی سی مناسبت اور وابحی  
سالگا دیپدا کر کے ایسے قوی ہو سکتے ہیں کہ ساری دنیا ان کی طاقت پر ناجیتے  
گئی ہے تو خود رُوح جو عالم امر کی چیز ہے اور اُس کی مناسبتہ مع اللہ یا کہ ماتله  
کی گھرائیوں کی کوئی حد ہی نہیں اللہ جل ذکرہ سے اس قوی مناسبتہ و مماثلتہ کی  
پرولت کیا کچھ قوی اور غالب و مسلط نہ ہو گی اگر وہ شنگ سے اس کی قوتیوں کو  
استعمال کیا جائے تو کیا پھر یہ کائنات اُس کا تحمل بھی کر سکے گی ؟

پس بچپن شیر کے قول کے مطابق انسان اگر آگ پانی اور مٹی سے کہیں  
زیادہ قوی ہے تو وہ بدن کی پرولت نہیں کہ بدن تو وہی آگ پانی کا ایک مختصر  
مجموعہ ہے۔ یہ بچپنہ قلیل و حقیر بدن اپنے عظیم و کشیر مخزن پر کیا غالب آ سکتا ہے۔  
 بلکہ انسان کی یہ غیر معمولی قوہ اور قوہ کی یہ غیر معمولی کریمہ اُرائیاں درحقیقت اُنکی  
رُوح کی پرولت نمایاں ہو رہی ہیں۔ کہ رُوح کی لطافتوں کی کوئی حد نہیں ہے اور  
وہ مجموعہ لطافت سفلی و علوی ہے جس سے ثابت ہو گیا کہ رُوح تمام مادیات اور  
تمام عناصر سے اقویٰ و اشد ہے۔ پس جہاں ذات با بر کات حق نے عالم آفاق پر  
اپنی مثالیں رکھی تھیں تاکہ اُس کے کمالات ظاہرہ اور آیات بذریعہ کا کسی حد تک  
ادراک و احساس ہو سکے اسی طرح بلکہ اُس سے بدر جہاں اُنداپنی مخصوص مثالیں  
ہمارے نفس میں رکھ دیں تاکہ اُس کی شہوں باطینہ اور کمالات بیرون و بیرون  
تک ہم بقدر استعداد کچھ رسانی پا سکیں۔

سنویہم آیا تنا فی الْآفاقِ وَقَيْهُمْ عَنْ قَرِيبٍ أَنْكُوا بُنْيَانِي نَشَانِيَانِ اَنْكَرْدَوْلَوْجَ

النفس هم حتى يتبيّن لهم میں بھی دکھلائیں گے اور خود انکی ذات میں بھی  
اپنائیں کہ اُپنیر ظاہر ہو جائیں گا کہ وہ حق ہے۔  
اُنہوں نے اُنہوں کی میکہت پریاں  
کیا آپ کے رب کی یہ بات کافی نہیں کہ وہ  
اُنہوں علیٰ کل شئیٰ فتدایہ  
ہر چیز کا شاہد ہے۔

غرض مادی سائنس کی یہ کشمکش سازیاں جن کی طرف تہذیب میں میں اشارہ کر چکا  
ہوں دیکھنے میں تو بدن اور بدنی عناصر سے نمایاں ہو رہی ہیں مگر بُلاج اخلاقیت ایہ  
سب کچھ روح کا طفیل ہے جس کی تخفی طاقتیں اس چورنگ مادہ کو پُچاٹی رہتی ہیں  
اور مزدور کی طرح چین سے نہیں بیٹھنے دیتیں۔

## رُوح کی طاقتیں کا اعلان اس تعلال

لیکن سوال یہ ہے کہ روح نے اپنے یہ باطنی کمالات صرف کرنے میں حصہ  
قدرتی جدوجہد کی اور ترکیب و تخلیل کے ذریعہ آگ پانی ہوا مٹی کے یہ جس قدر  
بھی عجائب موالید ملائیں نمایاں کئے اُس سے خود روح کو کیا نفع پہونچا؟ اور  
روح کو بحثیت روح اس جدوجہد سے کیا سرف ہوا؟ ظاہر ہے کہ اول تو  
ان تمام سائنسی ایجادات کا نفع روح کو کچھ بھی نہیں صرف بدن ہی کو پہونچا  
بدن کی راحت اور جسمانی عیش ہی میں اضافہ ہوا سردی میں آگ کی حرارت گرمی  
میں پانی کی تبرید پر سات میں ہوا کی تفریح بدن ہی کے لئے ہے روح تو نہ گزی  
کی محتاج نہ سردی کی کہ حرارت و برودت روح کے اوصاف ہی نہیں اسی  
طرح ہوائی جہان نے اگر فنا میں اور ایا تو بدن کو ورنہ روح جیسی لطیف چیز  
کو اور نے کے لئے اس وزنی اور کثیف طیارہ کی حاجتہ ہی نہ بھی مرنے کے بعد  
وہ معلوم کہاں کہاں اور ٹوٹی ہے۔ تو کون سے ہوائی جہاڑا اُس کے لئے جائے

ہیں پھر سوچو کہ خود ہوا کے اور نے کے لئے کس ہوائی جہاز کی ضرورت ہے؟ ہوا تو خود ہی جہاز کو اور اُتھی ہے تو جو روح ہوا سے بھی زیادہ لطیف تر ہے اور جس سے خود ہوا ہی کو متخر اور قید کر کھا ہے بلکہ ہوا کے خلاف بمعنے سے جگہ جگہ اور اڑا کھا ہے وہ اپنے اور نے میں اُس کی کیا محتاج ہوتی؟ اور جب اُس کی محتاج نہیں تو اُس کے بھی محتاجوں یعنی طیاروں کی محتاج کیسے ہو سکتی ہے؟ اسی طرح ریلوں اور موڑوں سے روح کو کیا فائدہ ہے؟ ریل و موڑا اپنے وجود فہرور میں خود ہی روح کے محتاج ہیں تو روح کو ان کی احتیاج کیا ہو سکتی ہے اس لئے ان تمام مادی کردار آئیوں اور سائنسی ایجادات کا نفع اگر ہو سکتا ہے تو صرف بدن ہی کے لئے نہ کہ روح کے لئے ریل اور موڑیلوں منتقل کر سکتے ہیں تو بدن کو برق اور گیس اگر ضیار پاشی کر سکتے ہیں تو اجسام پر نہ کہ ان ارواح یہ جن کے نور سے خود ہی وہ ظہور میں آئے گریفوں ٹیکیوں ٹیلی گراف اور لاسکنی وغیرہ اگر منتقل کر سکتے ہیں تو اجسام کو ورنہ روح اپنی حقیقی قوتوں کے لحاظ سے ان اپنے پروردوں کی کیا محتاج ہو سکتی ہے؟ پس ان تمام اسباب پر راحت کی اخراج رسائی بدن تک محدود نہ کلی۔ اور بدن کیا ہے؟ وہی عنصر اریجعہ کا مجموعہ اور آگ پانی ہوا مٹی کا گھر و نہ تو یوں کہو کہ آپ نے ان آگ پانی کی ایجادات کے ذریعہ آگ پانی ہی کو نفع پہنچا دیا بالفاظ دیگر آپ نے باہر کا آگ پانی لیا اور اندر کے آگ پانی کو ہو پنجا دیا اور اب روح کا کام یہ رہ گیا کہ وہ اپنے علم و ادراک کا سر یا آفاقی آگ پانی پر خرچ کرتی رہے اور یہ بیرونی آگ پانی بدن کے آگ پانی کو دیتی رہے یعنی جسم کی خدمت گزاری میں ہمہ وقت مصروف رہے۔ اس سے صاف معنی یہ نکلتے ہیں کہ آپ نے روح کو جوان غماصر سے لطیف تر اور بالا توجی اور جوان پر چکرانی کر رہی تھی آپ نے دہوکہ دیکر

اسے جسم جیسی کشیت چیز ریا بغتوں دیگر عناصر کا غلام بنادیا۔ ایک لطیف چیز کو کشیت کے تابع کر دیا اور تبیر دیگر آپ نے لطیف روح کو خود اسی کی لطافت مٹانے میں استعمال کیا۔ جو قلب موضوع ہے پس اب اس میکین روح کی مثالی سی ہو گئی جیسے ایک عالم و فاضل بادشاہ جس سے ملک و قوم کو بڑے بڑے منافع کی توقع ہو۔ اور جس کے ہن سیاستہ اور کمال تدبیر سے ملک کے رفاه و بہبود کی ہزارہا امیدیں والبستہ ہوں باوجود اس علم و فضل کے اُس کے فرماج میں کوئی چالاک اور کمینہ غلام دخیل ہو کر رسوخ پائے اور اپنی ذاتی اغراض و منافع میں بادشاہ کو استعمال کرنے لگے اور ملک کا پیٹ کٹو اکر صرف اپنا تنور شکم پھر نے کی فکریں لگا رہے۔ اور ہر بادشاہ غلام کی چکنی چپری پا توں میں آگلی

کا ہماکرنے لگے وزر ارالا کہہ سمجھائیں نصائح کریں اور منست و سماجت ہے بادشاہ کو راہ راست پر لانے کی کوشش کریں لیکن یہ کمینہ غلام کسی کی نصیحتے دے بلکہ اور اُٹھا وزر ار سے بدنطن کر دے اور بادشاہ کے وسیلے فرالع معلومات کو چھپا ر طرف سے مدد و دکر کے صرف اپنے ہی دہنگوں پر لگائے گویا زمام سلطنت بظاہر تو بادشاہ کے ہاتھ میں ہو لیکن حقیقتاً بادشاہ کے پرده میں یہ کمینہ غلام حکومت کر رہا ہو۔ ظاہر ہے کہ اس صورت میں حکومت کا قضیہ یہ عکس ہو جاتا ہے جو حاکم تھا وہ حکوم ہو گیا اور جو حکوم تھا وہ حاکم ہو گیا۔

اوہ سب جانتے ہیں کہ ایسی مملکت جس میں کمینے پر سراقتدار آ جائیں اور اس ف دیکھے کھاتے پھریں دیکھ پا نہیں ہو سکتی بلکہ ایسے ملک کے تباہی کے آثار جلدی سامنے آنے لیکیں گے اور نتیجہ یہ ہو گا کہ یہ بادشاہ معزول کر دیا جائیگا اُس کی امارت و سلطنت چھن جائے گی اور ہر آپ خود سمجھ لیں کہ انقلاب سلطنت کے بعد اس کمینہ ملازم کا کیا حشر ہو گا؟ وہی اس کے وسائل عمل اور اعفار

کارجوں خود غرضیوں میں اس کے ہنوا اور مد و گار سختے خود اُسی کے خلاف گواہی دیں گے اور اپنے کوتباہ ہوتے دیکھ کر پہلے خود اُسی کو تباہ کرنے کی کوشش کریں گے جس سے ہر صورت میں سب سے زیادہ بھی کمینہ گروں زدنی قرار پا جائے گا اور اُس کے لئے ملک کے کسی گوشہ میں پناہ نہ ہوگی۔
 ٹھیک اسی طرح سمجھو کر روح ایک عالم فاضل فرماں روا ہے جس میں محسوسات معقولات اور وجدانیات کے پاکیزہ ملکات و دلیلت ہیں۔ جو کائنات بدن ہی میں نہیں بلکہ اُس کے واسطے سے کائنات عالم پر حکمرانی کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے عقل اوس کا وزیر اعظم ہے اور نقل اوس کا قانون ہے مگر ساتھ ہی اُس کا ایک کمینہ اور بذات خادم بھی ہے جس کے واسطے ملک میں شاہی احکام جاری ہوتے ہیں تاکہ وزراء و عمائد اذکار افاذ کریں وہ کمینہ خادم یہ بدن ہے جو عنصر ارباعہ کا مجموعہ ہے کمینہ اس لئے ہے کہ جس قدر بھی اُس کے اجزاء ارتکبی ہیں سب بے شعور لا یقین جاہل اور بے تیزی ہیں جن میں اچھے بُرے کا کوئی امتیاز نہیں۔ کمینگی کی یہ حالت کہ جوان سے زیادہ محبت کر کے ان کا قرب حاصل کر لے اُسی کے سب سے زیادہ دشمن اور قاتل بن جاتے ہیں۔
 ایک انسان ہٹی کی مورتوں اور تیزیر کے ذریعے بول کے سامنے کھتتے ہی طولی زمانہ تک سجدے کئے جائے لیکن اگر ذریعہ مورت اور سے آگرے تو پہلے اپنے اسی مقرب پوچاری کا سر ہپڑے گی اُسے قطعاً خیال نہ ہو گا کہ یہ میرا جب اور عبادات گزار بندہ ہے مجھے اُس کا تو سرہ کچلنا چاہئے بلکہ میرا یہ معاملہ صرف اُن مسلم بندوں کے ساتھ ہونا چاہئے جو مجھ سے بعید تر ہیں اور معمدوں اور عظمت کو تعلیم نہیں کرتے اسی طرح ایک شخص اگر سینکڑوں برس بھی کسی دریا کے پانی کے سامنے ڈنڈو تو اس کے ناک رگڑے اور عابدینہ التجا میں کرے لیکن

جب بھی سیلاپ کی روائے گی تو پہلے اُسی کو غرق کرے گی جو اُس سے زیادہ قرب حال کئے ہوئے ہو گا اُسے قطعاً لکھنے اور بیگانے کی تمیز نہ ہو گی۔ ایک محبوسی برس بہار بھی اگر آتشکده میں سر بجود رہے لیکن آگ اُس کی کوئی اعانت نہیں کر سکتی بلکہ اس کی لپٹ پہلے اپنے اسی مقرب بارگاہ کو چھو نکلے گی ہوا پرست نہ رہے ہو ای باتوں میں رہیں لیکن ہوائے نفس کے جھگکوئے پہلے صاب ہواہی کو غارت کریں گے دوسروں تک نوبت کہیں بعد میں آئے گی آپ ساتھ کے سلسلہ میں ہی دیکھ لیں کہ جو زیادہ سے زیادہ مادیات کے عاشق ہیں وہی مادیات کے ہاتھوں زیادہ تباہ و پریاد بھی ہیں مشینوں کے پیسٹ میں وہی زیادہ آتے ہیں جو شغرنی میں راتیں بیتلائے عمل ہیں ہو ائی جہاڑوں سے وہی زیادہ تباہ ہوتے ہیں جو ان سے زیادہ مراولت اور مقابله رکھتے ہیں ڈریڈنٹ اور فرنی آلات جنگ سے انہیں کے لئے زیادہ ختم ہو رہے ہیں جو ان آلات کے سامنے سر بجود ہیں میں اور زہریلے ٹکڑاں انقلیں اور رواں کارتوں اور باروں سے انہیں کا خاتمہ زیادہ ہو رہا ہے جو ان کے عشق میں جان باختہ ہیں اور کبھی بھی مادیات کے ان روشن آثار کو ادھر اسقاط نہیں ہوتا کہ جو ہمارے موجوداً اور غلام بے درم ہیں اور جنہوں نے اپنی جانوں ہی کو نہیں ایکا لوز کو بھی ہم پر نشانہ کر دیا ہے کم از کم ہم انہیں تواپیا نشانہ نہ بنایاں ہی کو جا کر تباہ کریں جو بے لگا اور ہر کہ ہم سے کوئی دچپی نہیں رکھتے۔ پس اس سے زیادہ مادیات کی مکینگی اور سفلہ پن اور کیا ہو سکتا ہے کہ انہیں نہ صرف دوست دشمن ہی کا کوئی بھی امتیاز نہیں بلکہ جو ان کا زیادہ دوست ہے اُس کے زیادہ دشمن پس پھر سفلہ پن کی اسی پر چلنا ہیں بلکہ مزید براں یہ بھی ہے کہ جو ان کا دشمن ہے اُس لئے اُس کے قدموں میں پڑ کر دعواۓ دوستی کرے ہیں۔

پس ان کی اطاعت شعاری علم و شعور سے نہیں فاصلہ اخلاق ہے نہیں بلکہ جوئے کے نور سے ہے۔ اور یہ واضح ہے کہ اخلاق کے جہاں میں وباو کی اطاعت کو اطاعت نہیں کہا جاتا۔ پس جن عناصر کے سفلہ پن کی یہ حالت ہواں سے مرکب شدہ بدن سے کب کسی خیر کی توقع کیجا سکتی ہے؟ اور ایسے بدن کے لئے اگر کینہ کا القب اختیار کیا جائے تو کیا حرج ہے؟

## فواز کے روح کے علطاً استعمال کا نتیجہ ہرگز حسرہ ہے

بھر جمال اس نالائی اور کینہ غلام (بدن) نے اپنے ذاتی تیش کی خاطر روح کا پہنچنے طہب پر لگایا عقل دو رانڈر سے برس پر کارکر دیا قانون نقل کو طاقت نیاں پر شکر دیا اعلوٹ نفس کی تحریکیں اور عالم منافع کی تسلیں کے بینر پانگ دکھلا کر روح کو اس کے حقیقی حظوظ اور یا پر کر منافع سے لاپرواہ بنا دیا اور اس غفلت زدہ روح نے اپنی تمام کمالاتی قوتیں سے دھڑکوٹھاں کرنے شروع کر دیے جن کا نفع فقط اس چورنگ مادہ پا کینہ غلام ہی کو ہوتی سکتا تھا نتیجہ یہ نکلا کہ بدن کو تو کچھ ملا گیا مگر روح خالی ہاتھ رہ کری بلکہ جو کچھ بھی اس نے حاصل کرنے کا غریم باندھا تھا اس میں بھی خود اس غلام ہی کی محاجہ ہو گئی وہ روح جو کمالات رہ بانی کا مونہ ہونے کے سبب استغفار کی اعلیٰ شان رکھتی تھی اور کسی کی محاجہ نہ تھی۔ وہ اپنے اس لایعقل بدن کی محاجہ ہو گئی جو ہر جہت سے خود اس کا محاجہ تھا وہ غیر ملکی اور وہ روح جو اپنے ہر عمل میں خود ان وسائل ہی کے ہاتھوں کو دیکھنے لگی اور وہ روح جو کبھی موجود ملا گیک بھی تھی آج عبد الاسباب پنکراپسے ہی باندھی غلاموں کو سجدے کرنے لگی اور اس درجہ عناصر کی غلام ہو گئی کہ اگر مادی وسائل اُسکے ہاتھ میں نہ ہوں تو وہ بیکار اور اپاہج ہے۔ اندرین حالات اس روح نے اپنی

علمی طاقتوں سے مادی منافع کا ایک تحدن تو قائم کیا مگر اپنے اُن جو ہری کمالاً کھو کر جو اُس کے جزو نفس ہوتے اور ہر موقع پر اُس کے ساتھ رہتے۔ وہ شہر میں ہوتی یا جنگل میں اسباب کے پیچوں میں ہوتی پا بے وسیلہ جگہ اپنا جو ہر کیاں کر سکتی لیکن یہ غلام اور غلامی اپنے روح محتا جلی کے اس درجہ پر آگئی کہ اگر شہر میں ہے اور شہر بھی وہ جہاں بھلی سعیم اور سعیم کی طاقت ہے ہی ہو تو بالکل ہے ریڈیو سے خبر بھی دے سکتی ہے ٹیلیفون بھی کر سکتی ہے یہی گراف سے آواز بھی پہنچا سکتی ہے کیمروں ہو تو فوٹو بھی اُتا سکتی ہے لیکن اگر وہ دیہات میں ہو جہاں ان مادی وسائل کا وجود نہ ہو یا شہر میں ہو مگر بھلی قیل ہو جائے یادشنا بڑھ کر برقی تاروں کو کاٹ دے تو پھر یہ روح اپاچ اور سی ہے اس کا حاصل بجز اس کے اور کیا نکلتا ہے کہ یہ روح اپنے اصلی اور جو ہری کمالات لو ہے پتیل کے حوالہ کر کے خود کو ری ہو بھی جو محتا جلی اور غلامی کی بذریں مثال ہے۔ حالانکہ روح تو وہ بھتی جو شہوں ربانیہ کی جامع بھتی وہ علم و معرفت کا ایک حظہ اور لیکر آئی تھی۔ وہ طاقتوں اور طاقتوں کا خزانہ بھتی اُس کا استغفار اور کمال غیرت تو یہ ہونا چاہئے تھا کہ وہ اپنے کسی فعل میں بھی اپنے باندی غلاموں اور ان بے شور اور اپاچ مادوں کی محتاج نہ ہوتی۔ وہ اگر ایک دیہات میں بھیکر جہاں نہ بھلی کافون ہوتا نہ کیس کا خزانہ اگر اواز لگاتی تو وہ آواز مشرق سے مغرب تک پہنچ جاتی وہ اگر اسی جگہ نقل و حکم پر آتی جہاں نہ ریل ہوتی نہ موڑا اور طیارہ تو سکنڈوں میں ہزار ہا میل کا سفر ملے کر لیتی وہ اگر دیکھنے پر آتی تو ایک تنگ و تاریک کونہ میں بھیکر ساری دنیا ہی کی نہیں عرش عظیم تک کی کائنات کا معاشرہ کر لیتی۔ زمین اُس کے لئے سبھ جاتی ہو ایں اُس کے لئے منخر ہوتیں زمانہ اُس کے آگے سبھ چاتا و

سیرابی و تری میں دریاؤں کے رحم و کرم کی محتاج نہ ہوتی بلکہ دریا خود ہی اپنی روائی اور طغیانی میں اُس کے اشاروں کو دیکھتے۔ وہ جنگ و قتال میں لوہے اور سیدیاروں کی محتاج نہ ہوتی بلکہ جس چیز پر ہاتھ ڈالتی وہی اُس کے لئے سیدیار ہو جاتی اور یہ سب کچھ اس لئے ہوتا کہ یہ مادی اور غیر مادی آلات جب کہ اس غیر مادی لطافت پر ایسی طاقتوں کے کام کر سکتے تھے تو روح تو نہ صرف ان سب کی طاقتوں کی جامع ہی تھی بلکہ ان سے ہزار ہاگنا بڑھ کر طاقتوں کا ایک عمیق خزانہ تھی اور اپنی طاقتوں کے سبب اُس مالک الملک کی ذات پاک سے مناسبت تامہ رکھتی تھی جو اپنے کسی کام میں وسائل کا محتاج ہیں بلکہ وسائل ہی اپنے وجود میں اس کے محتاج ہیں تو ضرور تھا کہ روح ربیانی کی شان بھی ایسی ہی ہوتی کہ وہ اپنے کار و بار میں ایک لمحہ کے لئے بھی ان مادی وسائل کی محتاج نہ ہو آخراں تگی کیا وجہ ہی کہ جلی توپ بھری آسمانوں پر چڑھ جائے اور جو روح بھلی کو مشنگ کرنے کی طاقت رکھے وہ زمین سے ایک اچھے بھی بھلی کی مدد نیغیراً اپر کونہ اوپر سکے ہے کیا وجہ ہے کہ ایک اجنبی تو اپنی آگ پانی کی اندر ورنی طاقت سے مشرق و مغرب کو ایک کرڈا لے اور جو انسان خود اجنبیوں میں یہ طاقت ہیتا کرنے کی قدرت رکھتا ہے وہ ایسی سریعانہ حرکتوں میں ایک قدم بھی نہ ہلاسکے۔ پھر کیا وجہ ہے کہ تارا اور تیلیفون کی بر قی روتوہزار ہامیل کی خبریں نہ ٹوٹیں لے آئے اور وہ انسان جو مشنوں میں خود بھلی کی روح پھوپھوتا ہے ایک میل بھی از خود اپنی آواز نہ پہونچا سکے۔

بہر حال اگر مادیات سے ایسے عجائب گھبائت کا ظہور ہو سکتا ہے اور وہ بھی بطفیل روح تو خود روح اور روحا نیت سے تو ایسے ہی نہیں بلکہ ان سے کہیں بڑھ چڑھ کر عجائب گھبائت کا کارخانہ کھل جانا چاہئے تھا؟ تاکہ اس غیر محتاج روح کے

استغفار وغیرت کا پورا پورا ظہور ہو سکتا۔ ورنہ کیسی ادیٰ بات ہے کہ مستعیر تو طاقتوڑ اور عالک کلیتہ ضعیفہ والا چار غلام تو حکمران اور بادشاہ تجوہ و بے بس۔؟

## روحانی طاقتوں کے ہمیشہ العقول کارنامے

آپ سے کوئی خیالی بات یا الحضن کوئی عملی نظریہ نہ سمجھیں بلکہ حقیقتاً روح جس سے بھی اپنی اصل فطرۃ پر حملی ہے تو اس سے بلا واسطہ سب سب ایسے ہی عجائب ایجاد کا ظہور ہوا ہے اور اس نے مادوں سے اپنی غلامی کر کر انہیں اپنی روحانیت کے بل بوتہ پر خوب خوب نیایا ہے۔

قاروۃ العظم رضی اللہ عنہ نے میری نوی پر خطہ پڑھتے ہوئے اچانک ما ساریتہ الجبل کی صدر اور مدینہ سے نہادند کی پہاڑیوں تک عراق میں پہنچادی حالاً اس وقت تک لاسکلی کا خواب بھی کسی کو نہ آیا تھا۔

ابراهیم علیہ السلام نے مقام ابراہیم پر کھڑے ہو کر اعلان حج کی ندادہ تو وہ عالم کے گوشہ گوشہ ہی میں نہیں بلکہ ماؤں کے رجھوں میں پھیپھی ہوئے بچوں کے بھی کاؤں میں گوچ گئی حالانکہ وہ کسی یک رقصوت آللہ کے دریغہ نہیں دیکھی تھی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے آسمان کے ایک سنتے دروازہ کے کھلنے کا تراویز میں پر بیکھنے سے منع کیا جو یقیناً کسی بر قی آللہ کے دریغہ نہیں سنائی گیا تھا۔ آپ نے جہنم کے قدر میں ایک پتھر کے گرنے کا درہ عاکاد دنیا ہی میں سن لیا جو سورہ میں اس کی تہ تک پہنچا تھا حالانکہ پہاں کوئی بھی جستی اور طاقتی الہ صویت استعمال میں نہیں لایا گیا۔

حضرت نے حارث این ابی خوار کے فدیہ کے اونٹ اور لوٹیاں مع

لعدا داں کے بتلانے سے پیشہ رہی بتلا دیں حالانکہ والریں کے ذریعہ بعدی کی خبریں دینے کی کوئی بھی ایجاد اس وقت تک نہ ہوئی تھی آپ نے وہی آہنی سے پتہ دیا کہ کسی بشر کی زبان سے کوئی حکم نہیں نکل سکر وہ محفوظ نکلیا جاتا ہو۔ قایل لفظ من قول لا لدیہ رقیب عتیق حالانکہ اس وقت ریڈیو کی بیٹی لہرو کے ذریعہ چوکی آوازیں جذب کرنے والوں اور ان کے نظروں کا کوئی نشان بھی نہ تھا۔

حضرت نے ملک کے حرم میں بیٹھے ہوئے مسجدِ قصی کی حر خانہ اور طاقی تک دیکھ کر گئے حالانکہ اس وقت تک دو رہیں کی کوئی ایجاد کسی کے حاشیہ خیال میں بھی نہ تھی۔

حضرت نے خودہ موت کے پورے نقشہ جنگ کا مسجدِ نبوی کے نمبر تیار سے معاشرہ فرمائے اور حالت میں کوئی بودنود نہ تھی۔

اس سے آگے بڑھ کر صلوٰۃ خوف میں انہی عرب کی دادیوں میں آپ نے جنستہ دنار کا مشاہدہ فرمایا۔

عرفات کے میدان میں شیطان کو ویل ڈبور کرتے ہوئے دیکھ لیا یوم پدر میں ملائکہ مسومین کی فوجوں کے پرے مشاہدہ فرمائئے۔ اور ایک شب تاری میں غیبی حقائیق یعنی فتن و آلام کے نُسروں تک کامعاشرہ فرمایا در عالمیکہ وہاں دو شیشیوں کی کوئی دُور بین درمیان میں نہ تھی۔

حضرت سلیمان علیہ السلام نے تخت سلیمانی پر قرار میں پروازیں کیں اور ہوائی اُن کے اشاروں پر چلپیں حالانکہ آج کے ہوائی جہازوں کی ساخت کی طرف اس وقت کوئی ادنیٰ التفات بھی کسی کے ذہن میں نہ تھا۔

بُنیٰ کریم اللہ علیہ وسلم نے نہ صرف فضیل آسمانی بلکہ سارے ہی آسمانوں کا سفر لمحوں میں پیٹھے فرمایا حالانکہ وہاں کسی پیڑوں کی طیارہ کا واسطہ اس سیر میں نہ تھا کہ طیاروں کا یہ تکمیل ہی کسی کے ذہن میں نہ تھا اور طیارے ہوتے بھی تو انہیں آسمانی سیر سے کیا علاقہ ہوتا اس طرح کے نہزادہ واقعات بیرون تایخ میں منتظر ہیں جن سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ روحانی قوتوں کے مالک مادوں کے غلام کیسی نہیں ہوئے۔ بلکہ مادیات ہی نے خود ان کے اشارہ ختم اپر پر ہمیشہ کام کیا اور ان کی غلامی کی ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ روح کی اصلی شان استغفار ہے کہ وہ اپنے بُشع وجود ذات حق سے وابستہ رہ کر اور اُسی کے ساتھ اپنی مناسبوں اور حمائل رکھ کر اپنے کسی فعل میں بھی ان مادیات کی جو اُس سے بدرجہا مکتر ہیں محتاج نہ ہو جیا کہ اُسکے فطری رطافتوں کا تقاضا ہے اور جس کی متعدد مثالیں اپنیا علیهم السلام کے مجرمات اور اولیاء اللہ کی کرامات و خوارق سے پیش کی گیں جن میں ایک کو کے لئے بھی مادیا سے کوئی مدد نہیں لی گئی۔ بلکہ وہ مخفی روحانی آثار کے مظاہرے ہے جن میں مادیا کو روحاںیات کے سامنے چھکنا پڑتا ہے۔

## مادی تصرف کوئی صحیح کمال نہیں

بپر حال روحانی اقتدار کے ان ثابت شدہ نمونوں اور خوارق کی ان مثالوں سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ ایک بامکال روح کا اصلی کمال درحقیقت مادیا مثالوں سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ ایک بامکال روح کا اصلی کمال درحقیقت مادیا درنہ کسی روح کا مادیات میں مادی وسائل کی گرفت سے آزاد ہو جانے میں بہاء ہے کوئی مخصوص کمال اور ممتاز کار فامہ نہیں ہے۔ یوں تو ایک مادہ بھی مادہ میں بلکہ

روح تصرف کر دیتا ہے۔

کہیں مٹی اور نیمار بھی اور اور کچنڈیوں میں دریا کو خشکی بنادیتا ہے تو آں پافی نشیب میں نہ نہ نکاں نکال کر پوچھرا اور بچہ بچہ کر دیتا ہو گا اس فشان پھٹک خشک فضا کو کرہ تار بنادیتا ہے ہو ایں چل چل کرتا لابوں اور جھبیلوں کو خشک کر دیتی ہیں پس مادہ میں تصرف کر دینا اگر کوئی کمال ہے تو یہ کمال تو خود مادی قوتی بھی کر دکھاتی ہیں جہاں روحانیت کا کوئی توسط نہیں ہوتا پس اگر انسان کی انسانیت ان عناصر سے بدر جہا افضل ہے اور ضرور ہے اور اگر وہ عناصر کے تینوں موالید میں اعلیٰ و اشرف ترین نوع ہے اور بلاشبہ ہے تو اس کا مایہ الخزیا مابہ الامیاز کمال وہ نہیں ہو سکتا جو اس سے ارذل ترین اشیاء سے بھی سرزد ہو سکتا ہو۔ خصوصاً جب کہ روح کے یہ تصرفات بھی ان مادیات ہی کے واسطے ہوں گویا روح اگلی وساطتہ بغیر اس تصرف پر بھی قادر نہ ہو تو پھر روح کے لئے یہ بے کمال ہی نہیں بلکہ ایک کھلا ہوا عیب ہو گا۔ کہ اپنے سے ارذل ترین اشیاء کی محتاج بن جائے اور اپنا کمال اُن سے ڈھونڈنے لگے کیونکہ کسی کمال کے لئے عیب کی جڑ استکمال بالغیرہ ہے جب کہ وہ غیر اپنے سے ارذل اور کمتر ہو ہاں اپنے سے برتر سے استکمال کرنا عیب کے بیانے ایک بہترین یہ نہ ہے۔ کیونکہ بلا استکمال بالغیر اپنی ذات سے خود بخود بالکمال ہونا صرف ایک ذات با بر کات حق کی ہی شان ہو سکتی ہے جو ہر عیب سے مترہ اور ہر کمال کا منع و مخزن ہے مخلوق گئی عالیہ بھی بے عیب محفوظ ہیں ہو سکتی اور بھی کچھ نہیں تو مخلوقیت کا عیب تو اس سے ہٹ ہی نہیں سکتا جس کی حقیقت عدم اصلی نکلتا ہے اور جبکہ مخلوق ذات کے درجہ میں معدوم نکلی تو ناگزیر ہے کہ درجہ ذات میں کمالات سے عاری بھی ہو کہ عدم ہی تمام نقاصل و عیوب کا شیع ہے اور ظاہر ہے کہ پھر اس عیبدار کے بالکمال بننے کی اس کے سوا کوئی صورت

نہیں کہ وہ اُسی منبع وجود ذات ریعنی حق جل مجده کی طرف رجوع کر کے استکمال کرے جو کمالات کا خزن اور عیوب سے بہرائے ہے نہ یہ کہ حصول کمال کے لئے اپنے سے ارذل ترین چیز (مادہ) کی طرف ہنگتے لگئے کہ مادیت انسان کے لئے نہ مابہ الشرف ہے نہ مایہ الفخر کیونکہ مادیت تو اُس کی بھی وہی ہے جو گرد ہے اور بیل کی ہے اس لئے واضح ہے کہ اگر وہ حصول کمال کے لئے اپنے بدن یا مادیت کی طرف جو جموعہ غناصر ہے رجوع کرے گویا آگ پانی ہو اٹی سے کمال کا جو یا ہو تو وہ استکمال نہیں بلکہ ازاں کمال اور استحصال نقص ہے کہ اپنے سے ارذل کی احتیاج و غلامی ہے اور گویا سلاطین کا غلاموں کی بندگی کرنا ہے جو خود ایک بیدرین اور شرمناک عیوب ہے پس اگر سائنس کی حقیقت یہی ہے کہ انسان مادہ کے ذریعہ مادوں میں تصرفات کرنے پر قادر ہو جائے تو اس صورت میں انسان آگ پانی کے گھروندہ سے باہم ہی نہیں نکلتا کہ اُس سے حقیقی انسانیت کا حامل کہا جائے بلکہ ایک ناقص اور عیوب دار انسان ثابت ہوتا ہے جس کا عیوب بھی حد سے گذر کر شرمناک ہو درستہ کم سے کم کوئی ایسا مہر تو کسی طرح بھی ثابت نہیں ہوتا جس سے انسانیت کی کوئی امتیاز ہی شان ہو یا ہوتی ہو۔

## انسان میں محتاجی کی اصل مادہ ہے

ہاں اگر مادہ میں کچھ بھی استغفار کی شان ہوتی تب بھی نہ کن تھا کہ اُس کا غلامی سے تھوڑا بہت استغفار ہی ہاتھ لگ جاتا لیکن جب کہ خود اُس کی اصلی اور ذاتی صفت ہی محتاجی اور پابستگی ہے اور گویا مجبوریت ہی اُس کی شان امتیاز ہے تو اُس کی غلامی سے استغفار تو کیا حاصل ہوتا حاصل شدہ استغفار بھی فتا ہو جائے گا۔ اور مجبوری در مجبوری پیدا ہو جائے گی جو تمام ذلتوں کی جڑ ہے

پس روح جیسے مستغتی جو ہر کا مادہ جیسے مجبور و محتاج عضر کی دلیلیز پر جمع گئنا حقیقتاً اپنی امتیازی شان کا فنا کر دینا ہے۔

### عنصر اربعہ کے اخلاق اور ان کی متحابانہ خاصیتیں

ہاں اب یہ مسئلہ طلب رہ جاتا ہے کہ اس چورنگ مادہ میں یہ ذاتی متحابی کیوں ہے اور کہاں سے آئی ہے؟ یہ ظاہر ہے کہ ہر چیز کی خیر و شر اُس کے طبعی اخلاق سے پہنچتی ہے اس چورنگ مادہ کے جملی اور طبعی اخلاق ہی سراپا احتیاج و غلامی میں اس لئے انسانی نفس جس حد تک بھی مادہ اور مادیات کا مشغول قائم رکھے گا۔ اسی حد تک فتاہ جگی اور غلامی کا اکتساب کرتا رہیا چونکہ انسان کے نفس افکارہ کا نشوونما اور امترنامہ اپنی عنصر اربعہ سے ہے اس لئے وہ انسان کو پتی و ذائقہ اور متحابی کی طرف پہنچتا ہو جو درحقیقت عنصر کی طبعی اور خاموش رہنمائی ہوتی ہے اگر اس انسانیت پر روحانیت کا نور فائز نہ کیا جائے یا وہ اپنی روحانیت کی پناہ میں نہ آئے تو یہ چورنگ مادہ اور اُس کے جملی اخلاق ایک لمبے کے لئے بھی اُسے متحابی اور بے بسی کی دلدل سے نہیں نکلنے دیسکے تک مادہ کی خلقت وجہتہ ہی بے بسی اور متحابی ہے۔

### مٹی اور اُس کے جملی اخلاق

چنانچہ اولانٹی ہی کوئے لیجئے اور غور کیجئے کہ اُس کی جملی اور بنیادی خاصیت کیا ہے؟ ظاہر ہے کہ اس کی حصتی خاصیت توبیتی اور سفل ہے اور معنوی یا اخلاقی خاصیت قبض اور نخل ہے چنانچہ جو چیز بھی زمین میں رکھدی جائے وہ اُسے دبایکی اور جب تک آپ اُس کا جگہ چاک کر کے خود ہی نہ نکالیں نہ دیگی۔ آدم کی ولاد

کے نعموم کس قدر خزانے اور کتنے دفینے اس نے اپنے بطن حرص و آزمیں چھپا کرے ہیں اس کا پریٹ چاک کر کے نکال لو تو فہرہ اور نہ از خود نہ اطلاع دے گی نہ چیز دے گی آپ زمینی کشت زار کو دیکھ کر اس پر خیال نکریں کہ زمین تو یہی فیاض ہے جو ایک کے سو کر کے دیتی ہے اور کھنیوں کے ذریعہ اس کے جود و سخا کی داستان سنانے لگیں۔ یکیوں کر دانہ خود آپ کا ہے جس میں زمین کا دخل ہے اور اگر وہ زمین سے حاصل شدہ بھی ہے تو وہ بھی کسی ڈالے ہوئے دانہ کا طفیل ہے نہ کہ از خود زمین نے دانے اور نیچ کی بھی ایجاد کی ہے اس سے واضح ہے کہ سب سے بھلی اور ابتدائی کھیتی کا شیخ یقیناً باہر سے زمین میں ڈالا گیا ہے نہ کہ زمین نے ابتداء کی ہے پس دانہ یقیناً آپ کا ہے نہ زمین کا اس لئے داد و دہش کی ابتداء زمین سے نہیں ہوئی بلکہ انسان سے۔ پھر دانہ ڈال کر اس کو محفوظ رکھنے بڑھانے اور پھر نکالنے کے سامان بھی آپ ہی کی طرف سے ہیں اگر یا فی نہ دیا جائے تو زمین اصل نیچ کو بھی سوخت کر دیتی ہے چہ جائیکہ اسے باقی رکھنے بڑھانے۔ پس یا فی دنیا درحقیقت نیچ کو یا فی رکھنے بڑھانے اور بڑھانے کا اس میں سے دوسرے دانہ کھینچ لینا ہے گو یا یا فی اس دانہ کو بڑھانے کر کھینچ لینے کا ایک آله ہے اس لئے زمین نے محض از خود نیچ کو بڑھانے دیا بلکہ یا فی کاشکا نہیں بلکہ آپ نے جیسا اس سے راس المال مع سود کے منگوالیا۔ اس لئے زمین کا ذاتی خاصہ قبض و بخیل بحالہ ثابت شدہ رہا۔

اب جب کہ یہی قابض اور بخیل مادہ انسان کا جزو عظم ہے اور وہ مشتم خاکی کہلایا تو جیلی طور پر اس کے نفس میں پہلا خلق یہی قبض اور بخیل کا سرگزیت کرتا ہے چنانچہ پیدا شدہ بچپن کو فراہمی ہو ش آتا ہے تو وہ قبض اور بخیل یعنی لینے اور پہنچ کرنے کے لئے جنگیا ہے نہ کہ دینے اور ترک کرنے کے لئے آپ جو چیز بھی بچپن کے سامنے ڈال دیں گے اسے اٹھایا گی اور طبعی تفاصیار سے منہ کی طرف لیجا یہ رکھا تاکہ اسے قبض

کر کے ہضم کر جائے اُسے دیتے رہو تو خوش رہے گا پھتنے لگو تو جلاسے گا بین جملی طور پر اُس کی طبیعت سخا و اشیار کی طرف نہیں جاتی بلکہ قبض و بخل کی طرف کی اُس کے عناصر خاکی کا غالب خلق یہی قبض و بخل ہے۔ اور ظاہر ہے کہ قبض و بخل جس کا مختار حصہ و طمع ہے مختا جگی اور غلامی پیدا کرتی ہیں خدا و استغفار سے انہیں کوئی واسطہ نہیں کیونکہ بخل اُذل تو خود اُس شے کا محتاج ہوا جس میں بخل ظاہر ہوا پھر اُس شخص کا محتاج ہوا جس کی شے ہے پھر اُس کی عطا رکھنا محتاج جسکی بدلت یہ شے اُس کے پاس آئیگی پس اگر معطی اور عطا را اور عطیہ نہ ہو تو یہ بخل اس درجہ محتاج ہے کہ اپنے بخل کا بھی پوری طرح اٹھانہیں کر سکتا اس لئے ایک بخیل کسی چیز کے لینے سے پیشتر تو معطی کا محتاج ہے اور لینے کے بعد اس عطیہ کا محتاج ہو جاتا ہے کہ اپنے قلب و قلب کو اُس سے جدا کر لینے پر قدرت نہیں رکھتا اسلئے بخیل کے اول و آخر مختا جگی اور غلامی ہی غلامی نکلتی ہے اور زمین میں چونکہ یہی وصف ایک امتیازی وصف ہے اس لئے اُس کی مختا جگی و ذلتی بھی سارے ہی عناصر سے زائد ہے اس لئے یہ خاکی انسان خاکی رہتے ہوئے جتنی طور پر بخل کے ردیلہ میں گرفتار رہتا ہے جو سر اپا احتیاج و ذلتہ ہے۔

اگر وہ قبض و بخل کے بجائے سخا و اشیار پیشہ بن جائے تو اُس کا شرہ استغفار ہے جو سر اپا عزت و محبو بیتہ ہے اور اُس میں کسی غیر کی احتیاج و غلامی نہیں بلکہ غیری سے اپنی غلامی کرنا ہے۔

## آگ اور اُس کے جگہی اخلاق

اسی طرح آگ کو لو تو اس کی طبعی خاصیت اور جمیلۃ ترقے ہے کہ سر نیچا ہی نہیں کرتی کسی واجبی مصلحت سے بھی دبا دنہیں دتی گویا آگ خاک کی خند ہے کہ

وہ ہمہ تنستی ہے اور یہ سرتاپا تعلیٰ ناری شیطان نے ہی کہکر آدم کے سامنے سر جھکانے سے انکار کیا تھا کہ خلقتی میں نار و خلق تھے میں طین۔ ظاہر ہے کہ انسان میں آگ کا بھی ایک کافی حصہ رکھا گیا ہے۔ چنانچہ اُس کی پد فی حرارت اور بعض اوقای بخار کا ہیجان اس کی کافی دلیل ہے اس لئے ہوش سنبھالتے ہی اس میں بھی جعلی طور پر وہی ترقع اور تعلیٰ شیخی اور انانیتہ کا جذبہ اُبھرتا ہے جو حقیقت میں ناری اثر ہو۔ چنانچہ تعلیٰ اور شیخی سے مغلوب ہو کر حب انسان میں جوش غضب اور غصہ کی لہر دوڑ جاتی ہے اُس کی رکیں پھولی جاتی ہیں اور چہرہ پر آگ کی سی سرخی آ جاتی ہے تو عرف میں یہی کہا جاتا ہے کہ فلاں شخص آگ بگولا ہو گیا یا فلاں میں غصہ کی آگ بھر کے لئے۔ یہ نہیں کہا جاتا کہ فلاں میں غصہ کا پانی بننے لگا یا غصہ کی مٹی بکرنے لگی۔ بلکہ مٹی ہو جانا اُس کے تھنڈے ہو جانے کی علامت شمار ہوتی ہے کہ مٹی درحقیقت آگ کی صد ہے۔ بہر حال انسان کا یہ ترقع و تعلیٰ اور انانیتہ درحقیقت وہی ناری خلق ہے اب اس خلق پر غور کرو تو یہ بھی سراپا احتیاج و ذلتہ نظر آئے گا۔ کیونکہ تعلیٰ و ترقع کا حاصل دوسروں پر پڑا بننے اور اسے آپ کو ان کی نظروں میں پڑا دکھانے یا انکے خیال میں پڑا سمجھو انے کی کوشش کرنا ہے پس اس ترقع کا مدار درحقیقت دوسروں پر اور وہ بھی دوسروں کے خیال پر نکلا جس کے یہ معنی ہوتے ہیں کہ اگر دوسروں ہی نہ ہوں یا ان کا خیال اُس کی پڑائی کی طرف نہ آئے یا اگر بڑ جائے تو اسکی پڑائی کی عمارت ہی تھندم ہو جائے۔ ظاہر ہے کہ اُس سے زیادہ تھا جگی اور کیا ہو گی کہ عزت ہماری ہوا درقاپو میں دوسروں کے ہو رفت ہماری ہوا دردوسرے کے خیالات کی بننے والی رو میں ہبھی ہوئی جا رہی ہو کہ دوسروں کے پاس بھی اُسے ممکن اور استقرار نصیب ہیں اسی بناء پر تعلیٰ و تفاخر کے لئے مدارا ناس اور خلق بھی لازمی ہے تاکہ ان کا خیال بد لئے نہ پائے اور یہ ترقع کا بھوکا ان کی نظروں میں سبک

نہ ہوتے پائے۔ پس جو خلق ایک انسان کو پڑا رہا انسانوں کا متحاج بناتا ہوا اُس سے بیویو  
ذلتہ آمیز اور احتیاج خیز خلق درکونسا ہو گا ہاں اس کے بال مقابل تواضع کا خلق ہے  
جس کی حقیقت بلا مجبوری و پابندی شخص اپنے قصد و ارادہ سے کسی کے سامنے جھکنا ہے  
جس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ ہم آپ کے اس خیال کے متحاج نہیں کہ آپ ہمیں کیا  
سمجھتے ہیں آپ جو کچھ بھی ہمیں سمجھیں وہ سمجھیں مگر ہم تو اپنی ہی اصلیت پر پس جو آپ کے  
سمجھنے سے کسی حال بھی تبدیل نہیں ہو سکتی۔ پس تواضع کا حاصل استغفار اور  
ترفع کا حاصل متحابگی اور غلامی تکل آیا نیز تواضع کے سلسلہ میں بلند اور رفیع ہوتے  
ہوئے قصد و ارادہ سے جھکنا اعتماد علی النفس کی دلیل ہے کہ اُس پر خود کو قابو یہ  
کہ وہ تو اپنی ناریت سے مرتفع ہونا چاہتا تھا اور ہم اُسے اس خاکیت سے جھکا دیتے  
ہیں اور ظاہر ہے کہ نفس پر قدرت اور قابو مالکیت کی دلیل ہے۔ جو متحابگی کے نافی  
ہے کیونکہ متحابگی ہمیشہ مملوکیت میں ہوتی ہے کہ مالکیت میں ادھر شخی میں انسان کو  
اپنے اور پر قدرت نہیں رکھتی جو مجبوری اور متحابگی ہے پس تواضع سے استغفار اور  
ترفع و نجوت سے احتیاج و غلامی پیدا ہونا اس جنہیں سے بھی واضح ہے۔ غرض جنتگ  
انسان اس ناریت کے جال سے رہانے ہو یہ ناری خلق اُسے متحاج اور ذلیل ہی  
بناتے رہتے ہے کہ احتیاج کی خاصیت ہی ذلتہ و مسلکتہ ہی۔ حاصل یہ تکل کہ آگ  
بھی اپنی جبلت سے متحابگی کا شمرہ پیدا کرتی ہے نہ کہ غنا کا۔

## ہوا اور اس کے پہلی اخلاق

اسی طرح ہوا کو لیجئے کہ اس میں استغفار و پھیلاؤ کی خاصیت ہے کہ وہ ہر جگہ  
موجود ہے ہر جگہ کسی رہے ہر جگہ بھری رہے ذرہ ذرہ اُس سے والستہ رہے گویا  
اُسے پہچانتا رہے انسان میں ہوا کی جزو بھی ہے جیسے ریاح اور سانس وغیرہ ہے

خایاں ہے تو وہ بھی چاہتا ہے کہ میں ہر جگہ موجود ہوں ہر جگہ گھسار ہوں ہر زمان اور ہر مکان میں میرا وجود رہے مگر چونکہ خود اُس کا مادی نفس اتنا بھیلا و نہیں رکھتا کہ وہ خود ہر جگہ رہے اس لئے وہ انتشار صیت شہرت اور ہوا بندی چاہتا ہے کہ لوگ جگہ جگہ میرا چرچا کریں میرا ذکر بھیلایں اور اپنے ذکر و تذکرہ کے ذریعہ میں ہر جگہ موجود ہوں پس ہوا کے شہرت انسان میں۔ اسی ہوا فی جزو کا اثر ہے غور گر تو اس شہرت پسندی کے خلق کا حاصل بھی وہی محتاجی ہے کیونکہ انسان کی یہ خواہش بھی اس کے بغیر پوری نہیں ہو سکتی کہ پہلے دوسرے ہوں پھر وہ اُسے پہچانیں اور اُس کے بعد اُس کی ہوا بندی بھی گریں اُس کا پروپیگنڈا اور چرچا بھی کریں اور اُس سے اڑاتے بھی رہیں پس اس خلق کا حاصل بھی وہی غیروں کی احتیاج تکل آئی اس لئے شہرت پسندی بھی کوئی عزت آفرین خلق نہیں بلکہ ایک ذلتہ افزار ملکہ ہے جو اپنی مقاصد کو دوسروں پر معلق کر دیتا ہے بخلاف شہرت پسندی کی ضرر کے جسے اختوار و تُشیر کرتے ہیں کہ اُس کی حقیقت از خود بخود مگن رہنا اور دوسروں سے ہمہ تن مستغتی اور سے پر واد ہو جانا ہے درا نحال کہ اس غنام پر جو قدرتی شہرت کا شرہ مرتب ہوتا ہے وہ اُس مصنوعی اور جعلی شہرت سے بدر جہا پا سیدار ہوتا ہے بہر حال ہو کے خلق کا حاصل بھی وہی محتاجی اور جگہ جگہ مارے مارے پھرنا تکل آیا۔

## پانی اور اُس کے جیلی اخلاق

اسی طرح پانی کو لو تو اُس کا طبعی فعل ہے عدم الکفت اور عدم الفبیط یعنی پانی میں اعتماد علی النفس کا نشان نہیں وہ اپنے نفس کو خود نہیں روک سکتا ہر طرف سے آپ روک لگائیں رُک جائیں گا اور جہاں بند ٹوٹا یا بتن پھوٹا وہیں پانی بکھر اسیدا چل رہا ہے اور جہاں ذرا نشیب آیا وہیں ہبہ گیا ذرا کسی نے زمین کھو دٹا اور

وہ اپنا مستقر جھوڑ کر وہیں آ رہا۔ انسان میں بھی چونکہ پانی کا جزو موجود ہے جیسا کہ تھوک سنک بلغم پیش اب وغیرہ سے واضح ہے اس لئے اس میں بھی ضبطِ نفس کا پیدائشی طور پر نشان نہیں ہوتا ذرا کسی کی اچھی چیز دیکھی بکھر پڑے کسی کی عورت نظر پر لکھی تو ٹکور نے لگے کوئی قبول صورت چیز نظر پر لکھی تو وہیں اس کے پیچھے پیچھے ہوئے لگئی کوئی عمارت اچھی دیکھی تو وہیں لچائی نظروں سے اُسے دیکھنے لگے کہ کاش یہ بیڈنگ ہماری ہوتی غرضِ ذرا سانشیب سامنے آنے سے بکھر پڑنے کا ماذہ انسان میں آبی جزو سے آیا ہے مگر اس کا حاصل بھی وہی احتیاج اور بے بھی ہے کیونکہ غیر کو دیکھ کر قابو میں نہ رہنا اور اپنے نفس کو سببھاں نہ سکنا عدم قدرت اور عجول کی ولیں ہے اور عجول جڑ ہے جماعتی کی ہاں ضبطِ نفس اور اچھی سے اچھی چیز دیکھ کر بھی اس سے بے نیاز رہنا خود کو قابو میں رکھنا اور گرنے سے بچالیبا ناقدت کی ولیں ہے جس کا حاصل وہی استغفار نہ کلتا ہے۔ اس لئے پانی کی طبی خاصیت بھی وہی احتیاج اور غلامی نکل آئی۔

### رُوَالْ نَفْسُ كَيْ چار صَوْل

تعلیٰ و تر فرع شہرت پسندی و انتشار صیت عدم ضبطِ نفس یعنی حرص و ہوا جو آدمی کو سراپا احتیاج و غلامی بنادیتے ہیں۔

### فَضَالْ نَفْسُ كَيْ چار صَوْل

ہاں بھر ہیں تے استغفار خود داری کے چوں پر بھی روشنی پڑ جاتی ہے کہ وہ ان اخلاق چار گانہ کی صندھی ہو سکتے ہیں۔ چنانچہ قبض و نخل کی صندھان و اثیار ہے کہ بردخوت کی صندھ تو اضع و فردتی ہے شہرت پسندی اور نام آوری کی صندھ اخفار و لشتر ہے حرص ہوا اور بکھر پڑنے کی صندھ ضبطِ نفس اور قناعت ہے اور جیکہ یہ چار گانہ اضلاع ماڈہ کے

چار گانہ اخلاق کی صدیں ہیں تو یقیناً انہیں مادی اخلاق بھی نہیں کیا جا سکتا بلکہ اس رُوح کے رُوحانی اخلاق شمار کئے جائیں گے جو مادہ کی صدی ہے۔ اور اس طرح اگر مادہ کے جو ہریں سے روائیں نفس کے چار اصول نکلے تھے تو رُوح کے جو ہریں سے فضائل نفس کے بھی چار ہی اصول نکل آئے۔ ایثار۔ تواضع۔ اخفار۔ قناعت۔

## اخلاق کا ظہور اعمال کے بغیر ممکن نہیں

لیکن یہ بھی ایک واضح حقیقت ہے کہ اخلاق کے جتنی آثار افعال ہی کے ذریعہ ظاہر ہو سکتے ہیں اگر ان اخلاق کے مناسب افعال سرزد نہ ہوں تو اخلاق کے طبعی آثار ظہور پذیر ہی نہیں ہو سکتے۔ جیسے مثلاً خلق شجاعت کی تاثیرات بغیر فعل مقاولہ و مقابله کے بھی نہیں کھل سکتیں۔ خلق سخا وہ کی تاثیرات بغیر فعل داد و دہش کے بھی نہیں ہو سکتیں خلائق تواضع کی کیفیات بغیر انگساری کے جھکاؤ کے سامنے نہیں آ سکتیں یہی حال اور تمام اخلاق کا بھی ہے۔ اس لئے ناگزیر ہے کہ ان مادی اخلاق کے اثراتِ محتاجگی اور روحانی اخلاق کے آثار استغفار و خودداری بھی بغیر اپنے اپنے مناسب افعال کے ظہور پذیر ہوں۔ اس لئے سوال یہ ہوتا ہے کہ مادی اور روحانی اخلاق کے آثار کو ظاہر کرنے والے افعال کون سے ہیں؟

**مادی اخلاق کا مظہر فعل مسکے،** سو مادی اخلاق کے آثار پر جہاں تک غور کیا گیا ان کا حال بجز خود غرضی اور خود پذیری کے اور کچھ نہیں نکلتا جنل ہو یا حرص شہرت پذیری ہو یا تعلیٰ سبکی بینا نفس کی اس خواہش پر ہے کہ مال و جاہ سب کا سب ساری دنیا سے کٹ کر تہنا اُسی کے دن ہوس میں ہمٹ آئے۔ گویا ہر چیز کا اور وہ سے روک کر اپنے لئے منقص کر لینا ان

نفسانی اخلاق کا تمضی ہے۔ چنانچہ قبض اور بخل میں اپنی مقبوضہ جیزا و دل سے رُکی جاتی ہے۔ حرص و ہوس میں دوسروں کی مقبوضہ جیزا سے روک کر اپنے لئے چاہی جاتی ہے۔ تعلیٰ و ترقی میں ہر درجہ کمال کو دوسروں سے منفی کر کے اپنے سے شخص ظاہر کیا جاتا ہے۔ شہرت پسندی اور نام آوری میں اور دوں کی نمودر و کم صرف اپنا نام چاہا جاتا ہے پس آن سب اخلاق میں کسی نہ کسی جھٹتی سے اور دل سے رُکا وٹ اور اپنا اختصاص کا رفرما رہتا ہے اس لئے واضح ہو جاتا ہے کہ ان اخلاق کے طبعی اشار کو جو فعل بطور قدیم شترک کے کھولتا ہے وہ اسکا ہے بخل و حرص میں یہ اسکا مالی ہوتا ہے اور تعلیٰ و نام آوری میں اسکا جاہی مگر حب جاہ ہو یا حب مال دوں کا مظاہرہ اس فعل اسکا ہی ہے ہوتا ہے گویا ان اخلاق کے طبعی اشار خود غرضی و محتاجی بغیر فعل اسکا کے نہیں ہو سکتے۔

## روحانی اخلاق کا مظہر فعل اتفاق ہے

ادہر روحانی اخلاق چونکہ ہر حیثیت سے مادی اخلاق کی صندھیں اس لئے ان کے طبعی اشارات اور ان اشارات کو ظاہر کرنے والے افعال بھی مذکورہ افعال کی صندھی ہو سکتے ہیں۔ چنانچہ یہ ایک خلائقی ہوئی حقیقت ہے کہ جیسے مادی اخلاق کا اثر خود غرضی تھا روحانی اخلاق کا اثر بے غرضی ہے۔ چنانچہ ایثار و تواضع ہو یا اعتماد و قناعت ان میں سے کسی ایک خلق کی بنیاد بھی نفس کی اس خود غرضانہ خواہش پر نہیں ہے کہ سب کچھ تھنا اُسی کو مل جائے۔ بلکہ اس پر ہے کہ اپنا واجبی حق بھی دوسروں کے لئے چھوڑ دیا جائے۔ چنانچہ سخاوت میں اپنی چیز دوسروں کو دی جاتی ہے اُنہاں میں دوسروں کی چیز نہیں کے لئے چھوڑ دی جاتی ہے تو اضع میں اپنی عزت و سرکرد

نثار کی جاتی ہے اور اخفار میں دوسروں کی عزت کے لئے پورا میدان دیدیا جاتا ہے غرض ان تمام اخلاق کی بنیاد دوسروں سے روکنے یا چھیننے پر نہیں بلکہ دوسروں کو دینے اور عطاونوال پر ہے اس لئے واضح ہوتا ہے کہ جو فعل ان روحانی اخلاق کے طبعی اثر کو کھولاتا ہے وہ فعل امساک نہیں بلکہ اُس کی ضد اتفاق ہو سکتا ہے بخاوت و قناعت میں یہ اتفاق مالی ہوتا ہے اور تو واضح و اخفار میں اتفاق جاہی بلکہ استغفار مالی ہو یا استغفار جاہی بغیر فعل اتفاق کے کھل نہیں سکتا اور یہ ایک مشاہدہ ہے کہ جاہ و مال سے یہ بے نیازی ایک طرف تو غیر دل سے غنی بنا دیتی ہے اور دوسری طرف اپنے میں بے غرضی ستحکم کر دیتی ہے جس سے وسعتہ صدر اور فرا خذلی کا پیدا ہو جانا ایک قدرتی امر ہے اس لئے ان روحانی اخلاق کا اثر وسعتہ حوصلہ استغفار و فار خودداری بے نیازی اور بے احتیاجی نکلتا ہے جس کے خپور کا ذریعہ اتفاق ثابت ہوتا ہے۔ شریعت کی اصلاح میں اس اتفاق ہی کا نام صدقہ ہے جس کے معنی جان و مال آبر و اور قول و عمل کو مالک الملک کے لئے دینے اور خرچ کرنے کے ہیں۔ پھر صدقہ کرنے میں چونکہ محبوبات نفس اور لذائذ طبع کو ترک کرنا پڑتا ہے جو نفس پر بالطبع شاق ہے۔ اس لئے اسی کا دوسرا نام مجاہدہ بھی ہے اس لئے نہ کہ اسکے ذریعہ انسان میں جو محتاجی اور تنگی قائم ہوتی ہے اس کے مٹانے اور اُس کی جگہ استغفار و خودداری کی دولت جاگزین کرنے کا ذریعہ صر صدقہ و مجاہدہ اور اتفاق فی سبیل اللہ ہے گویا اتفاق کا جو درجہ بھی امساک کے مقابلہ پر آتا رہے گا اُسی درجہ نفس انسانی میں محتاجی و غلامی مرٹ کا استغفار کے مراتب قائم ہوتے رہیں گے۔ یکونکہ صدقہ سے وہ مادی اخلاق مضمحل اور کمزور پڑتے جائیں گے جن کی بدولت امساک کے افعال نمایاں ہوتے تھے۔

## صدقة سے خناکس طرح حاصل ہوتا ہے

چنانچہ ایک صدقة دینے والا جب اپنے محبوب مال و ممتاع کو اپنے سے کھو دیتا ہے تو ظاہر ہے کہ اُس نے قبض و نخل کی توجہ کاٹ دی جو ارضی خلق تھا ورنہ عالمیہ نہ کے ہوتے ہوئے یہ ممتاع جدا ہی کب کی جاسکتی تھی اور ظاہر ہے کہ جس حد تک بھی قبض و نخل کا رذیلہ سست پڑے گا جو متحابگی کی جڑ تھا اُسی حد تک سماں داشیا رکا ملکہ راسخ ہو گا جو ذریعہ استغفار ہے اور اس طرح استغفار کے ایک بڑے درجہ پر فتح حاصل ہو جائے گی۔

پھر جب کہ اک صدقة دہنہ کو عطا و نوال میں لطف محسوس ہونے لگتا تو ظاہر ہے کہ اب وہ دوسروں کی چیزوں پر نہ نگاہ حرص ڈال سکے گا نہ کسی کی چیز دیکھ کر بکھر سکے گا بلکہ اُس کے عطا و لقصدی کے معنی ری یہ ہیں کہ وہ کہہ سے کم پر اپنے نفس کو تھامے رکھنے کا خواہ شمند ہے جسے قاعدہ تھا کہتے ہیں پس اسی صدقة والفاقد کے ذریعہ حرص کا بھی خاتمہ ہو گیا جو ابی خلق تھا اور اس طرح استغفار کا ایک دوسرا مقام اور طے ہو گیا۔

فرق اگر ہے تو یہ کہ پہلے مقام پر ہو نچکر اینی چیز کی محبت قطع ہوئی تھی جس سے نخل قائم تھا اور دوسرے مقام پر ہو نچکر غیر کی چیز سے محبت جاتی رہی جس سے حرص قائم تھی۔ اور اس طرح ایک انسان مانی سلسلہ میں نہ اپنا علام رہانہ دوسروں کا۔ پھر جیکہ یہ صدقة اخفاک کے ساتھ کیا گیا جس میں نام و نبود کی کوئی خواہ نہیں ہو سکتی ورنہ چھپانے کی کیا ضرورت تھی۔ تو اس سے شہرت پسندی اور نام اور اس کی جڑ کٹ گئی بہرہوائی خلق تھا اس عظیم متحابگی کی جڑ کٹ جانے سے جس کی تفصیلات آپھی ہیں استغفار کا ایک اور مقام پیسا گیا۔

پھر ظاہر ہے کہ یہ صدقہ دہندہ اپنے اس عمل کو چھیانے کی سعی جب ہی کر سکتا ہے جب کہ اُسے اپنا یہ عمل دوسروں کے عمل سے کم نظر آئے اور وہ اپنے عمل کی دوسروں کے عمل کے مقابلہ میں کوئی برتری اور بڑائی اپنی نگاہوں میں محسوس نکلے ورنہ وہ اس عمل کو تخفی رکھنے کے بجائے دوسروں کے عمل سے برتر اور فائق تر ظاہر کرنا اور جا بجا اُس کا چھپا کرنا پسند کرتا لیکن جب کہ وہ اپنے صدقہ کو دوسروں کے صدقات سے نسبتہ تک دیشے سے رک رہا ہے تو صفات ظاہر ہے کہ وہ اپنے عمل کے تفوق و برتری کے خیال سے بھی جدا ہو چکا ہے اور اس طرح دوسروں کی نسبتہ خود اپنی ذات کی برتری اور تعلیٰ سے بھی بیسرا رہے۔ ظاہر ہے کہ اس اخفاہ صدقہ سے تعلیٰ و ترقی کی جڑ بھی کٹ گئی جو آتشی خلق تھا۔ اور اس طرح استغفار کا ایک چوتھا مقام میر آگیا۔ پھر یہ بھی ظاہر ہے کہ اپنی نیکی کے اخفاہ میں مبالغہ اور وہ بھی اس حد تک کہ اپنے بائیں ہاتھ کو بھی پتہ نہ چلے کہ دائیں ہاتھ نے کیا دیا اور کس کو دیا گویا خود اپنے نفس کو بھی خبڑھو جس کے معنی یہ ہیں کہ اس نیکی پر خود اپنے ضمیر میں بھی اُسے کوئی خروز نامحسوس نہ ہو وہی کر سکتا ہے جس کے دل میں اُس نیکی کی مقابلہ غیری نہیں بلکہ چیزیت اپنے فعل ہونے کے بھی ذرہ برابر وقت و عمل نہ ہوا اور اس طرح گویا خود اپنی عظمت بڑائی کا نفس میں کوئی تخلیٰ نہ ہو بلکہ وہ اسے مخفی ادار فرض کہہ کرے نہ کہ ادار حق جانکر ظاہر ہے کہ صدقہ کے اس اخفاہ تمام سے خود پسندی اور جب کی جڑ کٹ جاتی ہے جس سے استغفار کا ایک بہت ہی دقیق اور اہم مقام میسر آ جاتا ہے۔

استغفار کے یہ آخری تین مقامات جاہ کے سلسلہ میں محتاجی سے آزادی دلاتے ہیں جیسا کہ اول کے دو مقامات مال کے سلسلہ میں محتاجی سے بچاتے تھے ان تین مقامات میں باہمی فرق و تفاوت ہے تو یہ کہ پہلے مقام پر یہ وہ نیکر صدقہ دہندہ دوسروں سے طالب جاہ نہیں رہتا دوسرے مقام پر اپنے عمل سے کا سب جاہ

نہیں رہتا اور تیسرے مقام پر خود اپنے نفس سے بھی تخلی جاہ قائم کرنے کا روا دا ڈریں رہتا اور اس طرح ان پانچوں مقامات کے ذریعہ مال و جاہ دنوں کے سلسلہ میں اس تھا جگی اور پابستگی سے آزاد ہو کر جس نے اُسے ذلت و پتی کے حضیض میں گرا رکھا تھا۔ غیر سے بھی غنی ہو جاتا ہے اور خود اپنے سے بھی مستغنی۔

## ماڈیاٹ سے استغفار ہی تعلق مع اللہ کی بُیا وہی

الی اصل اس ماڈی پرست اور ماڈی نفس کے دور زیلے نجل اور حرص تو نفس صدقہ ہی سے ختم ہو گئے تھے اور تین رذیلے تعلیٰ۔ نام آوری اور خود میں اخفار صدقہ کی قید سے ختم ہو گئے اور ظاہر ہے کہ جب ایک شخص تخلی نہ رہا سخی ہو گیا جس کے یہ معنی ہیں کہ اُسے اپنی دولت کی کوئی پرداہ نہ رہی حرصیں نہ رہا بلکہ قاتع بن گیا جس کے یہ معنی یہ ہیں کہ اُسے غیروں کی دولت کی بھی پرداہ نہ رہی شہرت پسند نہ رہا بلکہ عزالت پسند ہو گیا جس کے یہ معنی یہ ہیں کہ اُسے لوگوں کی درج و ذم کی بھی پرداہ نہ رہی شیخی پسند اور خود ہیں نہ رہا بلکہ خود گزار ہو گیا جس کے یہ معنی ہیں کہ اُسے اپنے نفس کی بھی پرداہ نہ رہی تو اس کا صاف تیجہ یہ ہے کہ وہ ان روحانی اخلاق کی بدولت جو اس نے صدقہ سے حاصل کئے عالم میں کسی کا علام نہ رہا اور اُسے ہر چیز سے کامل آزادی اور حریت میسر آگئی اور یہ سب جانتے ہیں کہ ساری کائنات سے بے پرداہ ہو کر اب اگر اس کا رشتہ نیاز کسی سے جڑ سکتا ہے تو صرف اُسی خالق کائنات سے جس کی خاطر اس نے یہ تخلی کیا۔ اپنی آبر و اور اپنا نفس سب کچھ تجھ دیا تھا اور جس کے اخلاق سے اس نے یہ تخلی کیا۔ اندرین حالت اُسے مناسبتہ پیدا ہوئی تو اس غنی عن اعلیٰین سے اور لگا کا و پیدا ہوا تو صرف اُسی ذات بے نیاز سے جو اپنے کاموں میں کسی کا فتحانج نہیں بلکہ ہر چیز اپنے وجود و ظہور میں اُسی کی دست نگر ہے۔

## تعلقِ مع اللہ کی قوت ہی سی روحانی عجائب اور خوارق کا ٹھوڑا

اور اس صورت میں ضروری ہے کہ اس م رد متصدق اور بندہ مجاہد یا تارک ماسوئی میں بھی جس نے اُس غنی مطلق سے نسبتی قائم کر لی ہے غنا و کامل کا ظہور ہو۔ اور وہ بھی اپنے کسی کام میں ان مخلوقاتی وسائل یعنی مادی ذرائع کا محتاج نہ رہ بلکہ خود یہ وسائل ہی اُس کی حیثیت وابروکو دیکھنے لگیں۔ اُس کے تصرفات بلا وسائل زین تک ہی نہیں آسمانوں تک بھی پہونچنے لگیں۔ وہ اپر جائے تو طیاروں کا محتاج نہ ہو۔ اور زمینی مسافتے طے کرے تو ریلوں اور موڑوں کا پایا پندہ ہو وہ عالم میں اپنی صد اپہونچائے تو ہوار و برق کا دست نگز نہ ہوا اور عالم کی صدائیں سننا چاہے تو ریڈیو اور ٹیلیفون کا محتاج نہ ہو۔ عرض اُس کے ہاتھوں پر وہ چھڑ طاہر ہو جسے دنیا کے سارے فلسفی اور سائنسیں ملکر بھی ظاہر نہ کر سکیں۔ درست کم سے کم غنا و کا یہ درجہ تو اُسے ضرور شامل ہو جائے کہ علم داعتقاد کے درجہ میں تو وہ ان وسائل کو معتبر حقیقی نہ سمجھے اور عمل کے درجہ میں اُسے ان اسباب و وسائل سے کوئی شفعت باتی نہ رہے بلکہ عادۃ کے طور پر مخفی حیلہ کے درجہ میں اور وہ بھی امر خداوندی تمجھ کرنا ہیں استعمال میں لاتا رہے۔ پس پہلا درجہ توکل و غنا و کا اعلیٰ مقام ہے جس میں ترک اسباب پر پوری قدرت محسوس ہونے لگے اور دوسرا درجہ ثانوی ہے جس میں گویہ قدرت نہ ہو مگر معرفتہ صحیح ہو جائے اور اختیار اسباب میں غلو اور انہاک باتی نہ رہے۔

بہر حال اب پوری طرح کھل گیا کہ مادہ میں بجز محتاج جگی اور ذلتہ نفس پیدا کر دیتے کے کوئی جو ہر نہیں کہ اُس کے اخلاق کی خاصیت ہی اختیار و غلامی ہے جس کا نہ ہو فعل امساک سے ہوتا ہے۔ اور دوچھ میں بجز عزت نفس پیدا کرنے کے دوسرے

کوئی جذبہ موجود نہیں کہ اُس کے فطری اخلاق کی طبیعت ہی استغفار و غفارت ہے جو  
مشارعِ عزت و عظمت ہے جس کا ٹھوڑا فصلِ اتفاق ہے ہوتا ہے جسے صدقہ کہتے ہیں۔  
اس سے آپ نے اندازہ رکالیا ہو گا کہ مادی اور روحانی اخلاق اُن کی  
نوعیتوں اور اُن کے خواص و آثار میں تضاد کی نسبت ہے کہ خود روح و مادہ ہی  
میں تضاد کی نسبت ہے روح ایک لطیفہ ریانی ہے اور جسم ایک کثیفہ ظلمانی۔ وہ  
ماں ہے علو ہے یہ مائل ہے سفل وہ انسان کو عرشی بناتی ہے یہ فرشت وہ اُسے سر بلند  
کرتی ہے یہ سر نگوں۔ گویا ان دونوں کی مثال ترازو کے ووپیوں کی سی ہے کہ جتنا  
ایک کو جہاں کا دیا جائے دوسرا اُسی قدر اوپر جائے گا۔ اس لئے آپ ان مادی  
تعرفات کے ذریعہ مادی اخلاق کو جس قدر بھی قوہ اور سوخ دیں گے روحانی  
اخلاق اُسی قدر محمل ہوتے رہیں گے۔ اور اُسی حد تک استغفار نفس ہٹ کر احتیاج  
و ذلتہ نفس کی زنجیریں مضبوط ہوتی رہیں گی جس کو دوسرا تعبیر سے یوں سمجھ دیجئے  
کہ روح جیسا فاضل بادشاہ جس حد تک جسم جیسے کمیشہ اور بے شعور غلام کے زیر  
اثر پس کرتا رہے گا اسی حد تک اپنی ساری فرمانروائی کی عزت و شوکت بر باد کرتا رہے گا  
اور نتیجہ انجام کی تباہی و بر بادی دونوں ہی کو گھیرتی رہے گی۔ لیکن اگر صدقہ و مجاہد  
یعنی مادیات اور مادی لذات سے بے نیازی کے ذریعہ ان روحانی اخلاق کو قوہ  
و سوخ کا موقعہ دیتے رہیں گے تو احتیاج و غلامی ہٹ کر اُسی حد تک استغفار  
و کمال کی جڑیں مضبوط ہوتی رہیں گی جس سے کائنات بدن میں روح کی حکمرانی  
قائم ہو جائے گی اور بدن کا غلام ہر آن اُس کے سامنے دست بستہ حاضر رکر  
لھن بجا آوری احکام کے لئے رہ جائے گا جس سے دونوں اپنے اپنے منصبی  
کاموں میں بھی لگے رہیں گے دونوں کی عزت بھی بقدر مرتبہ قائم ہو گی۔ اور اقلیم  
جان کا عدل بھی استوار رہے گا۔

## سائنس تحفظ کے بھی یہ ختنا پیدا نہیں کر سکتی

اوہ جیکہ یہ پہلے ثابت ہو چکا ہے کہ یہ مادی تصرفات جن سے احتیات اور ذہنی نفس کا  
ثرہ پیدا ہوتا ہے سائنس کا موضوع عمل ہیں اور یہ ہی روحانی تصرفات یعنی صدقہ  
و مجاہدہ جن سے استغفار و عزت نفس کا نتیجہ ظاہر ہوتا ہے اسلام کا موضوع عمل ہیں  
تو یہ نتیجہ خود بخود نکل آیا کہ سائنس تو انعام کارانسان کو ذلتہ نفس اور ہلاکت کی طرف  
لیجاتی ہے اور اسلام انعام کاراً سے عزت و فلاح دارین کی طرف بڑھاتا ہے۔  
پہلی صورت یعنی مادیات کا غلو اور سائنس کا بُرگان رُوح کی پامالی اور مادہ کے  
غلپیہ کی ہے جس سے عزیز تذلیل اور ذلیل عزیز ہو جاتا ہے جو قلب موضوع اور دلوں  
کے لئے موجب ہلاکت ہے اور دوسری صورت یعنی روحانیت کا شغل اور اسلام  
کا شفت رُوح کی سر بلندی اور مادہ کی محکومی کی ہے جس سے عزیز مسند عزت پر  
اور ذلیل اپنی حقد ذلتہ و نعموریت پر باتی رہتا ہے جو خیں عدل اور دلوں کے  
لئے داریں میں موجب فلاج و بہبود ہے۔ بس یہ سائنس اور اسلام کی  
ماہیتوں کا اجمالی خاکہ جو اپنی بساط علم کی قدر میں نے آپ کے سامنے عرض کر دیا  
ہے۔ اور یہی اس تقریب کے تین مقاصد میں سے پہلا مقصد تھا۔ جوا الحمد للہ اللہ کل قائم  
کو ہو تھا گیا۔

## سائنس اور اسلام میں وسیلہ و مقصود کی نسبت ہے

اب اس پر غور کیجئے کہ یہ چورنگ مادہ اور اس سے تیار شدہ بدن محض ایک  
ڈھانچہ ہے جس کی زندگی رُوح سے ہے اور رُوح اُسے زندہ رکھ کر اپنے علوم و  
کمالات کو اُسی کے ذریعہ عمل نمایاں کرتی ہے۔ پس بدن کمالات رُوح کے نہ ہو رکا ایک

ذریعہ اور آل ہے چنانچہ روح اپنے مقرہ عمل سے فارغ ہو کر جب اُس مقام معلوم  
تک پہنچ جاتی ہے جو ازالتے اُس کے لئے طشدہ لھا جب ہی اس ڈھانچہ  
اور وسیلہ کو روح سے جدا کر دیا جاتا ہے۔ پس جسم حقیقت نا عمل نہیں بلکہ مخفی  
قابل ہے اور اس نہیں بلکہ مخفی وسیلہ ہے۔ اگر اس جسم کو بالاستعمال مقصودیت کا  
درجہ دیدیا جائے تو یہ فی الحقيقة لاشہ کو مقصود بنا لیتا ہے جس کا انجام سڑنے  
گلئے اور دماغوں کو پرالگزہ کرنے کے ساتھ نہیں۔ اور جب کہ سائنس کا موضوع  
مخفی چیزیات اور مادی چیزیں ہیں اور ماہیات ڈھانچہ اور وسیلہ ہے  
زیادہ حیثیت نہیں رکھتی تو خود بخود حل ہو گیا کہ سائنس کے تمام کریم ہیں اور  
وسائل سے زیادہ کوئی وقت نہیں رکھ سکتے۔ اور جبکہ اسلام کا موضوع بالا ہے  
روہانیات اور روہانی افعال ہیں اور روح ہم ہے تو یہ جیسی خود ہی واسی  
ہو گیا کہ اسلام کے تمام امور بھی مقصودیت کے درجے سے کسی طرح نہیں رکھ سکتے  
ان دونوں صورتوں کے ملائے سے یہ تجھے صاف بکھل آتا ہے کہ یہی بدل روح  
کے لئے وسیلہ عمل ہے ایسے ہی سائنس اصولی طور پر اسلامی کارناموں کے  
لئے ایک وسیلہ و ذریعہ اور ایک ڈھانچہ ہو گی جس کی زندگی اور روح اسلامی  
اخلاقی و افکار اور اسلامی اقوال و افعال ہوں۔ گے اگر یہ روح اس ڈھانچیں  
نہ ہو تو یہ پوری سائنس اور اس کی تشکیلات ایک لاشہ ہوں گی جس کا انجام  
بجو چھوٹے پہنچے اور سطح کل کر صحیح دماغوں اور سچے قلوب کو پرالگزہ کرنے اور صاف  
فکار کو خراب کر دینے کے اور کچھ نہیں ہو سکتا۔

چنانچہ ایسی ہی سائنس جس کا حامل تعلیم مخفی اور عناصر ایجاد کے خزانوں  
کو بلا دینی روح کے استعمال میں لانا ہے اور جسے اصطلاح میں دینوںی زندگی  
پکارا جاتا ہے۔ قرآن کی زبان میں لاشہ بے جان اور جنبدن اپنی سطحی چکاویں

اور زندگی کا ڈبیر ہو جانے والا ایک لاثہ ہے جس حقیقت  
سے بے پیرہ لوگ ہی ریجھ سکتے ہیں ارشاد حق ہے۔

اعلموا انا الحیوۃ الالنیا  
لعنی و لعنون زینہ و تفاصیر  
بینکر و تکاثر فی الاموال  
و لا ولا دکھل نیتیت اعجیب  
الکفار نباتہ ثم یعییھ فتولا  
متصف ائمہ یکون حظاماً۔

تم خوب جان لو کہ دنیوی زندگی مخفی ہو و عبا و  
زندگی اور باہم ایک دسرے پر فخر کرنا اور اموال  
واولاد میں ایک کا دوسرا سے سے اپنے کو زیادہ  
بتلانا ہے۔ جیسے مینھ ہو کہ اُس کی پیداوار کا شد کارو  
اچھی معلوم ہوتی ہی پھر وہ خشک ہو جاتی ہے۔ سو تو  
اسکو زردی کھٹا ہی پھر وہ چورا چورا ہو جاتی ہے۔  
اسی غیر ضروری تیش یا تیش مخفی اور جمع وسائل کا نام اسلام کی زبان  
میں دنیا ہے جس کے دلداوہ کو احمدی اور بے وقوف تبلایا گیا ہے ارشاد بنوی ہے۔

الدنیا دار من لا دار لہ و لھا  
بی جمع من لا عقل لہ و لھا

دنیا نگھرے کا گھر ہے اور اُس کی جمع پر وہی  
پڑے گا جس میں عقل کا نشان نہ ہو۔

بہر حال ہتھی عقلی اور نقلی طور پر یہ واضح ہو گیا کہ جس طرح جسم اور ماڈہ رُوح  
کے لئے وسیلہ عمل ہے خود مقصود اصلی نہیں اسی طرح ماڈی تصرفات جن کا نام  
سائلہ ہے روحانی تصرفات کے لئے جن کا نام اسلام ہے اصولاً مخفی وسیلہ  
اور ذریعہ کا درجہ پیدا کر سکتے ہیں خود مقصودیت کی شان کسی نہیں پیدا کر سکیں گے۔  
اور ظاہر ہے کہ جب سائلہ وسائل میں سے ہوئی تو پھر یہ ایک عقلی ہوں  
ہے کہ وسیلہ مقصود کی ضرورت سے اختیار کیا جاتا ہے اور اسی حد تک اختیار  
کیا جاتا ہے جس حد تک مقصود میں معین ہو یعنی بقدر ضرورت ورنہ بالاصالت اس  
میں انہا ک رکھنا اس میں مقصودیت کی شان قائم کرنا ہے جو قلب موصوع اور  
خلات عقل ہے اس لئے عقل ہی یہی واضح ہوا کہ مقصود اصلی یعنی دین سے جدا رکھ

سائنس میں انہاں کا پیدا کرنا کوئی عاقلانہ فعل قرار نہیں پاسکیا بلکہ اسے وسیلہ کی حد تک اور بقدر ضرورت ہی اختیار کرنا دانائی ہوگی اسی لئے اس دنیا سے سائنس اور محفل چار عناصر کے تصرفات کو اسی حد تک حاصل کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ پر دیگری ہے جس حد تک مذہبی مقاصد میں اُن کی ضرورت ہو۔ ارشاد ہے۔

اعمل لدد نیا بمقدارِ تفائل فیہا دنیا کے لئے اتنا کرو جتنا دنیا میں رہنا ہے واعمل للافقرة بمقدارِ تفائل فیہا اور آخرت کیلئے اتنا کرو جتنا وہاں رہنا ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ سائنس کا درجہ وسیلہ کی حد سے آگے نہیں پڑھتا کہ اُس کا معمول اصلی مادہ ہے اور ماڈہ روح کے لئے مخفی وسیلہ ہے اور اسلام کا درجہ مقصود ہے۔ سے گزیں سکتا کہ اُس کا معمول اصلی روح ہے اور روح مادہ کے لئے اصل مقصد ہے۔ اس تقریر سے الحمد للہ پوری طرح ”سائنس اور اسلام کی دریافی نسبت“ بھی واضح ہو گئی اور کھل گیا کہ ان میں وسیلہ و مقصود کی نسبت ہے جو موضوع تقریر کا دوسرے مقصد تھا۔ اور جس کا حاصل یہ ہے کہ سائنس کے کارنامے جب تک مذہب کے لئے بطور وسیلہ استعمال ہوں گے خواہ وہ ترقی کی کسی حد پر ہی ہوئے جائیں اُن کا انجام خوش کن ہو گا۔ اور جب اُس سے جدا ہو کر خود مقصودیت کی شان لے لیں گے یعنی روحانیت ترک ہو کر مادیت مخفی مقصد کی جگہ لے لیں گی خواہ وہ کم سے کم بھی ہو جب ہی انجام خطرناک اور ذلتہ آمیز نکلے گا۔

(۳)

## سائنس اور اسلام کی تھیہیوں کا ستم پر تھا ضماع کیا ہے

اسی سے آپ یہ بھی سمجھ لیں گے کہ آپ کی ترقی کا میدان کیا ہونا چاہئے؟

جس کے غیر سے آج فنا رہنیا گونج رہی ہے اس کا فیصلہ بھی وہی عقل سلیم کر سکتی ہے۔

جس نے ان میں سے ایک کو وسیلہ اور ایک کو مقصود بادر کرایا ہے کہ آیا ترقی  
وسائل میں کی جاتی ہے یا مقاصد میں؟ اوزیر قی کی دوڑ راستے کے لئے ہوتی ہے  
یا منزل مقصود کے لئے؟ پس اگر سائنس و سیلہ ہے اور شہادت عقل و قل ضرور  
ہے جیسا کہ ثابت ہو گیا تو پھر عقل ہی کی شہادت سے وہ مطلقاً بھی میدان ترقی بھی  
قرائیں پاسکتی کہ وہ توراہ مخفی ہے منزل مقصود نہیں اور اگر اسلام مقصود اصلی  
ہے اور ضرور ہے جیسا کہ عقل و قل سے ثابت ہو چکا ہے تو اسی کو دوڑنے اور  
ترقی کرنے کا میدان بھی بنایا جاسکتا ہے کہ وہ راہ مخفی ہے شہر مطہوب ہے جسیں  
پہنچنے کے لئے ساری جدوجہد بھی چنانچہ قرآن کریم نے ترقی کو روکا نہیں بلکہ ان  
کو دنیا میں بھیجا ہی ترقی کرنے کے لئے ہے۔ ہاں وسائل میں ترقی کرنے کو اضاعت  
وقت کہا ہے اور مقاصد میں جن کا عنوان خیرات و میرات رکھا ہے ترقی کرنا نہ صرف  
روہی بتلا یا ہے بلکہ ضروری اور واجب قرار دیا ہے۔ ایک جگہ ارشاد ربانی ہے۔  
وَلَكُلٌ وَّجْهَةٌ هُوَ مُولِيهَا فَاسْتِبْدِقُوا مُخْيَرَاتٍ هُرْقُومُ کے لئے ایک قبلہ مقصود ہی جسکی طرف وہ  
رُنگ کرتی ہے سو تم ایک دوسرے سے بیلانیوں میں سبقت کر دو۔  
دوسری جگہ یہم آخوت کا ذکر فرمائیں کہ جو تمام خیرات و میرات کا مقصود اصلی ہی  
ارشاد فرمایا۔

وَفِي ذَلِكَ فَلِمَنِتَنَا فِي الْمُتَنَافِسُونَ اور حرص کرنے والوں کو اسی ہی چیز کی حرص کرنا چاہئے  
پس ایک جگہ سبقت باہمی اور ایک جگہ حرص باہمی کے عنوان سے مسلمانوں کو  
ترقی کے لئے او بھارا گیا اور مامور کیا گیا ہے لیکن یہ ترقی اسی میدان کی ہے جس کی  
فطرتا ہوتی چاہیے یعنی مقاصد کی کیونکہ وسائل میں ترقی نہیں بلکہ بے عقلی ہے  
اس اصولی حقیقت کے پیش نظر اب آپ اپنا جائزہ لیجئے کہ آپ نے کس طرح اس  
موضع کو الٹ دیا ہے مقصود کو وسیلہ اور وسیلہ کو مقصود بادشاہ کو علام اور

غلام کو بادشاہ بنا دیا ہے اسلام کو تابعِ محض اور سمجھی واسیمی کر ڈالا ہے۔ درستش  
کو مقصودِ حقیقی اور مطلوبِ صلیٰ قرار دے لیا ہے پھر ساتھ ہی اس کے انجام بذکویٰ شیخ نظر  
رکھتے کہ ان حالات میں یہ مادہ کامیونہ غلام آپ کو حرمان و خرمان کے کس گذھے  
میں لیجا کر گرائے گا۔ جیسا کہ اب تک اقوام کو گرا تما آیا ہے۔ اللہ کے نذیرین میں صلی اللہ  
علیہ وسلم نے اسی خالص نمائشی کرو فراور مادیات کی اسی چک دمک پر جس کا نام  
شریعت کی اصطلاح میں زینتہ اور زہرہ ہے خون کھاتے ہوئے ارشاد فرمایا ہو۔  
وَاللَّهُ هُوَ الْأَخْشَى عَلَيْكُمُ الْفَقْرُ خدا کی قسمِ محضے اپنے بعد تم پر فقر و فاقہ پڑ جانے سے  
وَلَكُنْ هُمَا أَخْشَى عَلَيْكُمْ مِنْ کوئی خون نہیں۔ خون ہے تو اُس کا کہ میرے بعد  
بعدی نہ سوْقُ الدُّنْيَا تَفْتَحُ تم پر دنیا کی پمکن مک کھلے گی اور تمہیں سیطح ہلاک  
عَلَيْكُمْ فَتَهْلِكُكُمْ كَمَا أَهْلَكَتُهُمْ کر ڈائے گی جبڑا اس نے تم سے پہلے کو ہلاک کیا ہو۔

## ماڈیاتِ محضہ کی منصہ

ماڈیات کی یہ ہلاکت آفرینیاں پہلے علم کے میدان میں قدم جاتی ہیں جس  
سے اعتقادات پگڑتے ہیں اور بچھر عقل کے میدان میں چھا جاتی ہیں جس سے ہمہِ قلم ختم  
ہو جاتی ہے۔ علمی میدان میں اس طرح کہ ماڈیات خود پر شعور میں چنانچہ اگ بانی  
ہوا مٹی میں سے کوئی ایک مادہ بھی عقل دہوش نہیں رکھتا ورنہ انسانوں کے ہاتھ  
میں اس طرح بے بس ہو کر مسخر نہ ہوتا۔ اس لئے ان جمالت کے ہکلوں سے راتن  
کھیلننا ظاہر ہے کہ جہل سے آگئے ہیں بڑا سکتا۔ نیزہ ماڈیات چونکہ خود محسوسات کی  
انواع ہیں اس لئے ان کا دادا دہ انسان زیادہ سے زیادہ جس ہی کی گہرا بیوں مک  
رسائی پاسکتا ہے اور جسی کا تعلق جو اس خدا نکرنا ک کان وغیرہ سے ہے اسلئے  
ایک حشیم دگوش کا بندہ مرتا ہے اس حشیم و گوش ہی میں گھرا رہتا ہے علوم قلب علم ارفاع

اور عالم حقائق تک اُس کی رسائی ہونے ہی نہیں پاتی۔ اور ظاہر ہے کہ جس علم کی راہ سے آدمی ناواقف مخفی ہوا ورنہ واقعیت کے ساتھ اُدھر کا رُخ جھی کرے تو اُس کا مبلغ پرواز بجز ادھام و خیالات اور شکوک و شبہات کے علوم و معارف کب ہو سکتے ہیں؟ اسی لئے مادی انسانوں کو روحانی میدان میں شکوک و شبہات کی گھیرے رہتے ہیں جو درحقیقت مادیات میں انہماں و شفقت رکھنے کا ایک معمولی ہڑہ ہے۔ اس کا علاج اس کے سوا کچھ نہیں کہ روحانیات کی طرف رجوع کر کے جو منشار علوم و ادراکات ہیں قلب میں علم کی شمع روشن کی جائے جس سے ادھام و ساؤس کی یہ انہیں یاں رفع ہوں۔

## طلباً کے یونیورسٹی کا خطاب موعظت

لگر مجھے معاف کیا جائے اگر میں نیاز سندانہ طریق پر یہ عرض کر دوں گا ج مسلمانوں میں اور آپ بُرگانہ مانیں تو آپ جیسے ہی ذہنیت کے افراد میں اُس علمی اور عرفانی روشنی کا سرے ہی سے پتہ نہیں ملتا جو شکوک و شبہات کا تریاق اور وساوس و ادھام کا بدر قہے ہے۔ بلکہ قلوب میں ریب و ارتیاب اور تجھنے چکر کا ڈھنڈھن حقيقة ہی سے بیگانہ بنادیا ہے اور جیکہ ایمان کی وہ شفاف رُشنی جو ظلمات جہل اور جہل سے پیدا شدہ شبہات کو درفع کرتی ہے۔ اور مثاہدہ حق کی وہ تجھی ریزی جو ہر سوال کا خود ہی جواب بنتی ہے قلوب میں پیوست ہی نہیں تو مخفی علمی تعبیرات سے آپ قلوب کو کب تک ہٹھلا تے رہیں گے؟ یہ علمی عجائب جو تقریروں کے ذریعہ آپ سنتا چاہتے ہیں اُس وقت کا مشغله ہیں جبکہ اُن علم کا راس المال ہاتھ میں ہو یہاں ایمان ہی کی خیر نہیں نظر آتی تاہم اسلام و عالم

# اویات کی خصوصیات اور طبقہ

اس لئے میری صلاح تو یہ ہے اور نہ میری صلاح بلکہ اسلام کی حقیقت کا  
تھا ضایہ یہ ہے کہ میرے خریز بھائی اور پر کی ٹیپ ٹاپ اور مرہم ہی کو چھوٹکر اس مادہ  
فاسد کا تحقیق کریں جو ماڈی سائنس کے غیر ضروری انجام اور مخلوٰ نے پیدا کر دیا ہے  
اور فلسفیہ کے علم نما جملے نے اس کی آبیاری کی سبھ ان حالات میں ان کا فرض ہے  
کہ وہ بھم کے بجائے روح کو ابھرنے کے قابل بنائیں گے وہ ہی انسان میں علم کا  
میمع ہے جس کی پہلی کڑی یہ ہے کہ ہوائے نفسانی اور ماڈی خواہشات کے بینجا  
مقاصد سے ذرا ایک طرف ہو کر اس میمع جو دو کمال ذات حق کی طرف رجوع کریں  
جس سے علم و معرفت کی روشنی پہنچی اور مشہرات و سادس کی دنیا کو تناک بنا دیتی ہے

لِكَوْنَةِ

گویا دوسرے نقطوں میں تقدیر و مطالب یا سٹرک کو چھوڑ کر توحید پر اعتماد کیا گی اور اختریار کی وجہ سے جو اسلام کی روایت اور اصل اصول ہے اس کی تدبیر و تحریک سے کام کا اور کام ہو سکتی ہے کہ کلکتہ توحید کو بار بار اور بھارت و هرات و ہیرا بیان کیا جائے تاکہ قول کا اثر قلب پر پڑے اور توحید را سخت ہمارا شادی پوری ہے۔

جَهَدَ دَوَّا إِيمَانَهُ بِقُولٍ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ -  
پھر اس لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ میں ایک توحید ذات ہی کا تصویر نہ کریں بلکہ توحید صفات کا  
دھیان بھی اسی کلرے سے کریں یعنی اللہ کے سوناموں یا صفات کی توحید بھی اس کلرے  
سے حاصل کریں گویا جیسے الوہیت کا اثبات و نفی اس ترکیب سے حاصل ہوتا ہے کہ اسی  
ہی رحمانیت نافعیت صفاتیں وغیرہ کا اثبات و نفی بھی اس طرح کیا جائے گا۔ لہذا لَا إِلَهَ إِلَّا

لَا مَالَكُ اَلَّا اَشْدَلَنَافِعُ اَلَّا اَشَدُ دَلَّلَ مَلَكٌ اَلَّا اَشَدُ دَغْرِيٍّ  
 قلب میں یہ ذہن نشین ہو جائیں گا کہ مالک بھی ایک دہی ہے نافع بھی وہی لا اور  
 ضرار بھی وہی ہے عظمت و جبروت والا بھی وہی ہے اور ذوالجہاں والا کرام بھی ایک  
 دہی ہے تو اس کا قدرتی شرہ یہ ہو گا کہ قلب سے سب عظمیں برداشت کر صرف ایک فات  
 واحد کی عظمت رہ جائے گی۔ اور یہی یکسوئی اور یکرخی قلب کی قوہ ہے۔ ایک  
 غلام دو آقاوں کو پیکیدم خوش نہیں رکھ سکتا وہ ہمیشہ متفکر مترددا اور مذبذب رہیگا  
 جس سے قلب میں کمزوری پیدا ہو جائے گی۔ لیکن جو اس یقین پر ہے کہ میرا ایک  
 ہی آقا ہے اور وہ بھی ایسا جو عملی الاطلاق ہر چیز کا مالک اور اس پر قابلِ فتن و فتن  
 ہے تو وہ مترد درست ہے کے بجائے یقین اور مطمئن ہو جائے گا اور یقین و اطمینان ہی  
 قوہ قلب کی بنیاد ہے جس سے اُس کی قوہ فکری محنت کراکی مرکز پر تجمع ہو جاتی ہو  
 اور پھر اُس سے عجائب گردی اور غرائب ہلکوم پیدا ہوتے ہیں اور انسان کی بصیرۃ و فتنۃ  
 میں اضافہ کر ستے رہتے ہیں اسی قوہ یقین کے ماتحت حضرات صحابہ اور سلفت کے وہ  
 محیر العقول کارنا می ہیں جنہوں نے متدن دنیا کو آنے تک حیرت میں ڈال رکھا ہو  
 ان کی ترقیات اور طوفانی کارنا می رہ پہیہ پسیہ اور دہن دولت کے رہن منت  
 نہ تھے بلکہ دولیت خود ان کے کارنا میں سے بنتی اور بگڑتی تھیں۔ اس لئے سب  
 سے پہلے اپنی توحید اور توحیدی اعتقاد درست۔ کچھ یہ کہ یہی ہر خیر و کمال کی بنیاد ہے۔

## یادِ حق اور اس کا ابتدائی آسان طریقہ

ہاں پھر اس توحیدی فکر کو پختہ اور راسخ کرنے کے لئے طالبینہ قلب کی جائی  
 ہے ورنہ وساوس و خطرات اور تشویشات فکر اس صانت حقیقت پر قائم ہیں ہے  
 دیں گے اس لئے قرآن کریم نے طالبینہ قلب پیدا کر نیکا بُو شر ذریعہ فرمایا کہ

لَا يَذْكُرَ اللَّهُ تَطْمِئْنَ الْقَلْبُ یاد رکھو اللہ ہی کی یاد سے دل چین پاتے ہیں۔  
اس سے مقصود ذکر قلبی ہے۔ مگر ذکر قلب راسخ نہیں ہوتا جب تک کہ زبان  
سے اُس کا بار بار تکرار نہ کیا جائے چنانچہ طالب علم اپنے بحق کو قلب میں محفوظ کرنے  
کے لئے زبان ہی سے اس کو بار بار دوہر آتا اور رہتا ہے اس لئے اولاً زبان کو ذکر  
بنانا چاہئے تاکہ قلب ذکر بن جائے۔ اور یہ ایمان و توحید دل میں اپنی جڑیں پھپوڑے  
اور قلب اُس پر قائم اور مطمئن ہو جائے۔

اسی لئے شریعت نے ذکر حق کی مختلف صورتیں تجویز کی ہیں مگر افسوس ہے  
کہ آج ان کا استعمال تو بجائے خود رہا اُن کا علم تک بھی مسلمانوں اور اُس طبقہ کو نہیں  
ہے جو تعلیمیافہ کہا اڑتا ہے۔ شریعت نے سب سے پہلے فرائض رکھے جو ذکر اسلام کا عالی  
منظہر ہیں اور ہر چھوٹے اور بڑے پر لازم کئے۔ اس لئے فرائض صوم و صلوٰۃ وغیرہ کی  
پابندی کیجئے۔ پھر اوقات مخصوصہ کی دعائیں رکھیں تاکہ چلتے پھر تے بھی خدا کی تسبیح  
و تحلیل آدمی کی زبان پر جائزی رہے اس لئے اس قسم کے اذکار کو یاد کرنے کی  
فکر کیجئے۔ پھر مختلف مواقع کلام کے محاورے، اسلامی زبان نے ایسے رکھے ہیں کہ  
اُن میں بلا ارادہ بھی ذکر اللہ زبان پر جاری رہے۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ جَزَاكُ اللَّهُ أَنْوَلَهُ مَا شَاءَ اللَّهُ ۖ إِنَّ اللَّهَ  
اَسْتَغْفِرُ لِلَّهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَنَحْرُهُ ۖ آپ کی زبان کے رات دن کے محاورے ہیں اگر  
آپ استعمال کریں اور اغیار کی زبانوں سے شغف پیدا نکریں۔ آپ کی زندگی کا کوئی ایسا کام  
جس سے کلام کا تعلق ہو ایسا نہیں ہے جس کے متعلقہ کلام میں اللہ کا نام داخل  
محاورہ نہ ہو۔ گویا اسلامی معاشرہ میں رہکر کلام کرنے والا بے ارادہ بھی ہر  
وقت اللہ کا نام لینے پر مجبور ہے۔ لیکن آج مسلمان اپنی دینی زبان سے جس کی  
پہلوت وہ ارادہ و بے ارادہ ہر وقت خدا کا نام لینے کی توفیق پاتے تھے نہ صرف

بے پرواہ ہی میں یا کیا اس کے مٹانے کی فکر میں لگے ہوئے ہیں حالانکہ اسلام نے عربیت اور عربی مغاربے قائم رکھنے پر اسی لئے کافی زور دیا تھا کہ زبان کا اثر تہذیب کلچر تمدن اور عالم احوال زندگی پر پڑتا ہے چنانچہ انگریزی اقتدار کے آغاز کے وقت علماء وقت اور خصوصاً کا بردار العلوم دیوبندیہ مسلمانوں کو فہرائش کی تھی کہ وہ اپنی عربیت کو تھامی ہوئے غیر زبان کی ترویج و تقویت پر اس ذوق و شوق سے زور دیں کہ وہی زبان اُن کی بنیاد اور قبلہ مقصود بن جائے مگر مسلمانوں نے ان بھروسی کا کہنا نہ مانا اور بالآخر آج وہ اُس کے تاریخ پرستے دو چار ہوئے کہ ان کی تمدنی صورت و سیرہ ہی مسلمانوں جیسی نہ رہی چہ جائیگی ان کا علمی دین اصلی زنگ میں محفوظ رہتا۔

مگر بہر حال رجوع کے لئے کسی وقت کی تخصیص نہیں اگر اپنے پوری تندیہ سے آج ذکر اللہ کے پابند نہیں ہو سکتے تو کم از کم عربیت کو زبان ہی کی حیثیت سے باقی رکھنے کی سعی کیجئے اور اُس کے دنی سعادت ہی کو زبان زد کر لے رہے تاکہ اسی ہہاں سے خدا کا نام زبانوں پر جاری رہے نام حق کی یہ زبانی مشق اگرچہ بے ارادہ بھی ہو پھر بھی انتصار اللہ قلوب میں ایک حد تک ذکر اللہ کو قائم کرنی میں گی

## صحبت صلحاء اور اہل اللہ سے رابطہ

گمان امور کی توفیق اس کے بغیر مشکل ہے کہ اسباب توفیق بھی اُس کی ساتھ جمع کئے جائیں اور اُن میں موثر ترین سبب سچوں کی صحیتہ و معیتہ ہے اسی لئے حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا۔

یَا اِيَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ  
وَكُوْنُوا مَعَ الصَّادِقِينَ۔

اے ایمان والوں اللہ سے ڈرو اور سچوں کی  
معیتہ اختیار کرو۔

چنانچہ صحبتیہ یافتہ جاہل بعض اوقات غیر صحبتیہ یافتہ عالم سے پور جنہاً زائد تھا  
دین کو سمجھتا ہے اور دینی رنگ سے رنگیں اور متصفح ہو جاتا ہے۔ اس لئے اہل  
علم اور اہل اللہ کے پاس آمد و رفت کو ایک مستقل مقصد کی حیثیت سے قائم رکھتے۔  
برویقین اور شیخ صدر استدلال سے پیدا نہیں ہو سکتا۔ اگر نے خوب کہا ہے جو

فلسفی کو جو بحث کے انہیں خدا ملتا نہیں

ڈور کو سلیمان ہا ہے اور سر املا نہیں

آجی حصوں یقین دین کی تدبیر کے بارہ میں کہتا ہے کہ ۷

نہ کتابوں سے نہ کانج کے ~~پھر~~ سے پیدا

com. N.R. ۳۳

دین ہوتا ہی بزرگوں کی نظر سے پیدا

۶۶. ۷۸.

اس لئے میں نیاز منداشتہ انس کروں گا کہ میرے عزیز بھائی اہل اللہ اور اہل  
دین سے بیکانہ نہیں بلکہ ان سے دلستگی پیدا کرنے کی صورتیں نکالیں۔ تاکہ  
اہمیں دولت دین و یقین حاصل ہوا اور شکر و شبہات یا تردودات کا مادہ  
فاسدہ ~~حشم~~ ہو جائے ورنہ شخص تقریروں اور وہ بھی ایسے کلی مسائل کی تقریروں  
سے جو خاص غلیق حقائق پر مشتمل ہوں اصلاح نخوس کی راہیں کر ستوانہیں ہوتیں  
یہ اس وقت کا مشغله ہے جب ڈو قی یقین سے قلوب تھوڑے پچھے ہوں۔ دین کا  
رنگ قوہ عمل اور صحبتیہ صلحوار ہی سے قلوب پر پھر پھر سکتا ہے پس آپ حضرات کا  
فریضہ ہونا چاہئے کہ مادیت کے اس ہجوم میں روحاںیت کو فراموش شخص نہ کر دیں۔

## حل اصمہ بحث

بہر حال اس تقریر سے اسلام کی حقیقت اور اس کی غرض و غایت بھی واضح  
ہو گئی کہ وہ اذان کو روحاںی میدان میں دوڑا کر اسے دائی رفت و غرت و رطانیت

و بشاشتہ کی منزل تک پہنچا دیتا ہے کہ دالجی رفت و عزت رو حائیت ہی میں ہے۔ اور پھر ساتھ ہی سائنس کی حقیقت اور اُس کی غرض و غاییت بھی سامنے آگئی کہ وہ ان کو ماڈی میدانوں میں چھوڑ کر انجام کارائے ذلة و خرمان کی طرف ڈیکھیں دیتی ہے کہ محض ماڈیات کا انجام فتاو ذلة کے سوا کچھ نہیں۔ اور آخر کار ایک سائنس زدہ نہ اپنے ماڈی منافع ہی کو باتی رکھ سکتا ہے اور نہ اُسے رو حائی منافع ہی نصیب ہوئے ہیں۔ نیز سائنس اور اسلام کی باہمی نسبت بھی واضح ہو گئی کہ ان میں وسیلہ و مقصود کی نسبت ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ جب تک سائنس کے کارنامے نسب کے لئے خاتم اور ذریعہ تحصیل نہیں گے اُن کا انجام خوش کن نہ ہو گا۔ اور اسی کے ساتھ بطور ثمرہ یہ مقصود بھی حل ہو گیا کہ جب اسلام مقصود ہے اور سائنس اُس کا وسیلہ تو اسلام کی مقصودیت کا تقاضا ہے یہ ہے کہ ترقی کا میدان اسلام کو بنایا جائے نہ کہ سائنس کو کہ ترقی ہمیشہ مقاصد میں کی جاتی ہے نہ کہ ذرائع اور وسائل میں یعنی سائنس کے معمولات اُسی حد تک اختیار کئے جائیں جس حد تک اسلام کو اُن کی ضرورت ہو۔

## ہبہ حجت تقریر کار لیٹر ہدیت ہزار پیپلز عنوان سے

یہی وہ مقاصد سرگانہ تھے جن کی تشرییع کا حدیث زینب عنوان کے دائرہ میں رہتے ہوئے میں نے ابتداء تقریر میں دعده کیا تھا الحمد للہ کہ ان مقاصد کی ایک حد تک توضیح و تشرییع ہو چکی ہے۔ اب میں چاہتا ہوں کہ ان مقاصد کی اس طولانی بحث کو سیکھ کر اور حدیث عنوان پر منطبق کر کے یہ واضح کروں کہ تقریر کی یہ تمام تفصیلات جو عرض کی گئی ہیں اسی حدیث کے چند جامع اور بلینج جملوں کی شرح ہیں اور حرف اسی کی تعبیرات سے مستبطن ہیں۔

سو یغور سنئے کہ اس حدیث کی ابتداء میں اولاً تو ملائکہ کے سوال پر عنصر اربعہ کا

تذکرہ فرمایا گیا ہے جو عالم کا مادہ اور اُس کے موالید مثلاً شریعت و حجامت، حیوانات کی اصل ہے جن سے یہ دنیا پیدا کی گئی ہے۔

پھر یہ تذکرہ عنصر ایک ایسے بلیغ پیر ایسے میں فرمایا گیا کہ ان کے شدہ و ضعف کے باہمی مراتب پر بھی ایک سینہ حاصل روشنی پر گئی ہے کہ ان میں سے مثلاً مٹی سب سے زیادہ نسبیت ہے اُس سے قوی لوہا ہے جو اجزا اور ضمیمہ میں سے ہے اُس سے اشد آگ ہے اُس سے اشد پانی ہے اور اُس سے اشد ہوا ہے یہ بیان قائل نعمہ الریح تک چلا گیا ہے۔

پھر ان مادی غافروں سے منتقل ہو کر ان کے مرکب موالید کی طرف رُخ فرماتے ہوئے موالید کے اعلیٰ ترین جزو انسان کی طرف توجہ فرمائی گئی اور بتلایا گیا کہ ان سب سے زیادہ اقویٰ اور اشد انسان ہے جس کا ذکر قال النعم ابن ادم کے جملے سے فرمایا گیا ہے جیسا کہ میں نے انسانی افعال دکھلا کر واضح کر دیا ہے کہ انسان ہی وہ نوع ہے جس کے اشاروں پر تمام مادیات اور سارے ہی موالید ناقص رہے ہیں۔

پھر ان مادیات سے منتقل ہو کر روحانیات کی طرف حدیث مبارک کا رُخ ہوا اور بتلایا گیا کہ ابن ادم علی الاطلاق اشد اور اقویٰ نہیں بلکہ اس شرط کے ساتھ ہے کہ وہ روحانی بنے اور مادی نہ رہے۔ یعنی مادیات کو ترک کرتا ہو جس کا بیان تصدقہ صدقہ میں فرمایا گیا ہے۔ کیونکہ صدقہ ہی ترک مادی

یا ترک مادیات کا نام ہے۔

پھر روحانیات سے منتقل ہو کر رُوح کے بھی اعلیٰ مقامات تجربہ خالص اور خواہل نفسانی سے برارت اور کثافت اخلاق سے پاکی پھر لطافت اخلاق سے آرائیگی کی طرف حدیث کا رُخ ہوا اور بتلایا گیا کہ انسان کا شخص صدقہ دیدینا

یادیات سے انقطاع کر لینا بھی کوئی چیز نہیں جب تک کہ اُس میں اخلاص اور قطع ریا رہنے ہو اور اسی کا نام اخفاک صدقہ ہے جس کا بیان یعنی یہ ہے میں فرمایا گیا ہے یعنی محض صدقہ دہندہ سے وہ مخلص صدقہ دہندہ قوی اور ستدید ہوتا ہے جس کے صدقہ میں ریا و نواد کا دخل نہ ہو۔ گویا یہ صدقہ یا ترک مادیات محض نسبتہ للہ ہوا اور یہ مصدقہ بجا سے مادی ہونے کے روحاں نیک صدقہ دیرا ہو پہنچ فرمایا گیا کہ مخلوق سے چھپا کر صدقہ کرنا بھی قوہ و شدہ کے لئے کافی نہیں جب تک کہ خود اپنے نفس سے بھی اُس کو خفیہ ذر کھا جائے یعنی اُس میں خود ہی اور اعجاب و ناز بھی شامل نہ ہوا اور خود اپنے نفس میں اُس کو کوئی چیز بھی نہ سمجھا جائے ہو۔ گویا صدقہ دہندہ نفسانی ہونے کے بجا سے خالص سپانی نیک صدقہ کرے تو وہ تمام عناصر اربعہ تمام موالید تمام انسانوں تمام صدقہ دہندہ انسانوں پھر تمام مخلص اور سبے ریا صدقہ دہندوں سے بھی اشد واقوئی ہو گا۔ اسی مقام کی طرف یعنی اس میں اشارہ فرمایا گیا ہے یعنی اس دو زمینی صدقہ ہو کہ اپنی ہاتھ کو بھی خبر نہ ہو کہ داییں ہاتھ نے کیا دیا اور کے دیا ہے

پہنچ ظاہر ہے کہ استغفار اور ترک کی یہ کامل شان کہ آدمی نے دنیا ہی کو نہیں خود اپنے نفس کو بھی چھوڑ دیا ہو جب کہ دنیا اور اپنے نفس کے دکھاوے کے لئے نہیں تو ظاہر ہے کہ بجز خدا کے اور کس کے دکھانے کے لئے ہو سکتی ہے اور جب کہ خدا کے لئے ہونے یعنی اس کامل للہیت نے یا پانفاظاً دیکر صدقہ کی نسبتہ غذا کی طرف ہو جانے نے اس ضعیفہ اینیان صدقہ دہندہ میں وہ غیر معمولی طاقتہ پیدا کر دی کہ اُس نے ساری مادیات اور اس کے عناصر و موالید کو سخز کیا تو اس سے صاف واضح ہو گیا کہ حقیقتاً قوی مطلق اور شدید مطلق صرف خدا ہی کی ذات ہے اور یہ کہ اسی کی طرف دوڑنے یا اسی سے نسبتہ پیدا کرنے میں ساری

قویں اور شدید پہنچاں ہیں۔

اُد ہر حدیث ہی کی ترتیب بیان سے یہ ثابت ہو جیکا ہے کہ قوہ و طاقتہ بقدر رطافتہ ہوتی ہے تو یہ بھی حدیث ہی کی دلالت سے نکلنے آیا کہ جو خدا قوہ دلالتہ اور شدید کا مخزن ہے وہی لاحدہ دلطافتہ کا بھی مخزن ہے چنانچہ اُس کی لاحدہ دلطافتہ کا یہ عالم ہے کہ اُسے نگاہ یہی بھی نہیں پاسکتیں۔  
لَا تَدْرِسَكَهُ لَا هِبَّةٌ وَلَا هُوَ يُدْرِسَكَ اُس کو تو کسی کی نگاہ محيط نہیں ہوتی اور وہ بھی لَا بِصَارٍ وَهُوَ الْلطِيفُ لِتَجْعَلَهُ

نگاہوں کو محيط ہو جاتا ہے۔  
اس لئے اسی حدیث سے گویا یہ اصول بھی مستبطن ہو گیا کہ قوی دلستہ حجت اللہ کی ذات ہے پھر جو اُس سے مناسبتہ پیدا کرے وہ بقدر مذاہدہ تو یہ ہو جاتا ہے اور اُس سے مناسبتہ پیدا کرنے کا طریقہ ماذدات سے ہٹ کر دجائبیات کی طرف آنے ہے جس کا طریقہ صدقہ ہے چونکہ مخلص مصدق جو بلا اعماب نفس اور بلاریا خلق صدقہ دیتا ہے اُس سے کامل مناسبتہ پیدا کر لیتا ہے اس لئے وہی کامل رطافتہ کا حامل اور سب سے بڑھکر طاقتور ہو جاتا ہے۔

## مباحثہ حدیث کے لطیف نتائج

بہر حال حدیث کے اس مرتب بیان سے کہ ہر لطیف کو پہلے پیمان کیا اور ہر لطیف کو اُس کے بعد اور پھر ہر لطیف کو پہلے سے اشد واقعی فسر مایا یہ ثابت ہو گی کہ معیار شدہ و قوہ یہ وصف رطافتہ ہی ہے اور اُس کی ترتیب تبعی یہی ہو سکتی ہے کہ مٹی سے لطیف لو ہا۔ لو ہے سے لطیف آگ آگ سے لطیف پانی پانی سے لطیف ہوا۔ ہوا سے لطیف انسان۔ عام انسانوں سے لطف تارک الدینیا اور عالم تارکین دنیا سے لطیف وہ تارک مخلص اور زاہدے ریا انسان ہے جس کا قلب

شواغل دنیا سے پاک مادیات کی محبت سے بالاتر مادی کٹافتوں سے نفر اور  
روحانی لطافتوں کا محور ہو۔ گویا وہ روحانی اور ربانی انسان ہی کامل لطافۃ  
کے حوالہ ہن سکتے ہیں۔ جو بندوں کے پالنے میں ہمک نہ ہوں بلکہ ہم وہوں کی  
مکمل میں لگے ہوئے ہوں اور مادی تصرفات کے بجائے روحانی اعمال ان کا  
روزگار بن گئے ہوں۔

## لطافۃ روح ہڑجاتی بنتے میں مضمون

اور یہ سب جانتے ہیں کہ ربانی بنتے کے طریقے اور روحانی شعائر پر پاکنے کے  
ڈینگ سکھانا نہ ہب کا موضوع ہے نہ کہ سامنہ کا اس لئے اسی تحقیقت کو دوسرے  
لفظوں میں یوں بھی ادا کر سکتے ہیں کہ طیف ترا در قوی ترا انسان وہی ہو سکتا ہو  
جونہ ہی ہوا اور جس کا اوڑھنا اور پھونا نہ ہب ہی مذہب ہو چکا ہو۔ اس لئے  
حدیث سے جہاں قوہ و شردة کا معیار مستفاد ہوا کہ وہ لطافۃ ہے۔ وہیں  
حصول لطافۃ کا طریقہ بھی مستفاد ہوا کہ وہ مذہب ہے جو روحانیت کو تحکم کر کے  
لطافۃ پیدا کر دیتا ہے۔ اور اس طرح رُوح بادشاہ ہڑجاتی ہے۔ جو اس کا احتی  
منصب ہے جسکم اس کا غلام ہڑتا ہے۔ جو اس کا منصب ہے نفس اس حملکت کا  
خاکر و ب ہڑتا ہے جو تقویٰ کے وسیلے سے سیّیات کا کوڑا کر کٹ صاف کر کے  
چوریاں اور ڈکیتیاں کرتا نہ پھرے عقل اس کا وزیر ہڑجاتی ہے جو منہید شورے  
دے دھی الہی اس کا حتمی قانون ہڑجاتی ہے جس سے راہ ملے اور اس طرح  
روح کی منظم حکمرانی سے روحانیت کا اعدل چاروانگ اقلیم بدن میں پھیل جاتا ہو  
چورا درڈا کو مقید ہو جاتے ہیں جن سے بدمتی بیتی تھی۔ پھر ایسے نامون اور مضبوط  
ملک میں جس کا فرمانروایہ بیدار وزیر داشمند قانون روشن اور عدل و انصاف

کے سبب پوری اقلیمِ ملت ہونہ تو بیرونی دشمنوں کو جلد کی ہمت ہوتی ہے کہ اس اقلیم میں تھسکر فتنہ و فساد مچائیں۔ اور نہ اندر و فی خانوں اور چور دل کو جرأت ہوتی ہے کہ بیضی پھیلائیں۔ بیرونی دشمن یعنی شیطان کے بارہ میں تو قرآن نے فرمایا کہ

انہلیس لہ سلطان علی الذین یقیناً اس کا رشید طان کا، قابو آن لوگوں پر نہیں  
امنوا و علی ریهم یتوکلوبن چلتا جو ایمان رکھتے ہیں اور اپنے رب بھروسہ رکھتے ہیں۔  
اور اندر و فی دشمن یعنی نفس امارة کے بارہ میں فرمایا کہ وہ اپنی سرکشی چھوڑ کر  
خود ہی قانون کے تابع ہو جاتا اور اسی پڑھن اور راضی بن جاتا ہے ارشادِ رب ایمان ہے  
یا یہا التقس المطمئنۃ ارجحی اے اہلینان والی روح تو اپنے پروردگار کی طرف  
الی سریک سر اضیۃ مرضیۃ چل سطح سے کہ تو اس سے خوش اور وہ تجھ سے خوش۔

## اسلام کی بنیادی حقیقت

اب اس تمام مضمون کا حاصل یہ نکل آتا ہے کہ یہ سازِ اعظم و حضور میں تقسیم شدہ ہے۔ مادیت اور روحانیت یا سائنس اور اسلام۔ اسلام اور روحانیت کی بنیاد بھجوائے حدیث و اصول پر ہے۔ ایک ترک ماسوی اللہ جسے صدقہ سے تبیر کیا گیا اور ایک اخلاق سے اخخار سے تبیر کیا گیا ہے۔ پہلے اصول کا حاصل یہ ہے کہ خدا کے سو ا دنیا ہو یا اپنا نفس اور ہوا کے نفس سب کی وہ الگت قلب سے نکال ھیتکنا جو الگت حق میں خلیل انداز ہو۔ اور دوسرے اصول کا حاصل یہ ہے کہ اس ترک ماسوی میں خالص اُسی ایک محبوب حقیقی کے راضی کرنے کا جذبہ کام کر رہا ہو جو اس ارض و سماں کی محفل کا خالق ہے۔ اس بارہ میں نہ خود بینی ہونہ خود نمائی نہ خودی ہونہ خودستائی۔

## سائنس کی جڑ بیا دکیا ہے

اس کے بال مقابل سائنس کی بنیاد جو اسلام کا مقابل ہے خود بخود این دو اصولوں کی خلاف پر بدل آتی ہے تاک ماسوئی کی ضد حب ماسوئی ہے اور اپنی کی خلاف نتاق ہے حب ماسوئی کا حاصل یہ ہے کہ ہر غیر اللہ اور ہر باطل کی محبت ہو اور نہ ہو تو خدا اور حق کی محبت نہ ہو چونکہ غیر اللہ کی محبت کے سلسلے میں اپنا نفس سب سے مقدم ہے اس لئے گویا سب سے پہلے اور سب سے زیادہ محبت اپنے نفس سے ہو اور نفس کو چونکہ تمام مادی لذائذ سے محبت ہے اسکے بواسطہ نفس سارے مادی لذائذ سے محبت ہو جس کا نام دنیا ہے گویا حب ماسوئی کا حاصل حب دنیا اور حب نفس بدلہ۔ دوسری اصل یعنی نتاق کا حاصل یہ ہے کہ یہ نفس بھاہل بوجہ حقیقت ناشناہی کے انہی مادی لذائذ کو جن کی صورت آرائے ہے اور انجام گندہ ہے اپنا مشتہ کے مقصود ظاہر کرنا چاہتا ہے لیکن جبکہ نفس یہ مادی لذائذ کی برتری اور انجام کی خوبی نہ رکھنے کے سبب اہل بصیرۃ کی بنا ہوں میں با وقت نہیں بنتے اور وہ ایسے دنی نفوس کو قابل ملامت برتری سمجھتے رہتے ہیں اس لئے یہ نفوس اپنے خیس مطلوبات پر اصول اور شکل کا پرده ڈال کر انہیں معقول باور کرنے کی سعی کرتے ہیں اور اس قسم کے تمام نفانی جذبات کو جن سے نتاق سلیم کرتا تا ہے کالات کا بیاس پہنچ کر سامنے لاتے ہیں تاکہ اپنے ان خیس مطلوبات کو عامن بنا ہوں میں پچھے با وقت نہیں کر سکتے ہیں میں منظم عیا شیوں اور بیکاریوں کو قانونی رنگ میں لیکر تہذیب و تمدن کا عنوان دیتے ہیں۔ استعمال اور جو رعایا رض کو خوشنما الفاظ میں پیش کر کے

ترقی کا عنوان دیتے ہیں جنگ آلات کی بے پناہ خونریزیوں اور بیانیں لہٹانے کو جنگ حق و صداقت اور قیام امن کے نام سے یاد کرتے ہیں وسائل عین و طب کی فراہمی کو سوسائٹی کی بلندی اور برتری سے تعمیر کر کر کے پیش رکھنے اپنے نفس اور ہوا اپنے نفس کی کرتے ہیں و را الفاظ کے حکر سے اسی کو حق کی پرستش و گہلانے کے لیتے ہیں۔ عقیدت و اطاعت اپنے چند بات کی ہوتی ہے اور نام سچائی کی عقیدت کا ہیں۔ عرض یہ مادی نفوس اپنے عنوان سے ناگزیر اکھا کر اپنی ہوس بنا کر پول کو چھپانے اور انہیں خوبصورت یا اس میں دکھلایا کر یاد قوت بنانے کی کوشش کرتے رہتے ہیں۔ درحالیکہ حقیقت اس کے خلاف ہوتی ہے۔ ظاہر ہے کہ نفاق کی حقیقت اس کے سوا اور کیا ہے کہ اندر کچھ ہوا اور دکھلا یا کچھ جائے بانگندہ ہوا اور ظاہر کو آراستہ بنایا جائے۔ اور دیکھنے والوں کی نگاہوں کو دیکھو اور فریب دیا جائے۔

اُور غریب دیا جائے۔  
ماڈی تمن کی انہی خوشنامائیوں اور گندم ناجو فروشیوں کو قرآن حکیم نے  
زندگی کے لفظ سے تعبیر فرمایا ہے جس کی حقیقت یہی ہے کہ اندر کچھ نہ ہو مگر تیپاپ  
اُستھجی آرائش سے اُس میں دلفری کافی پیدا کر دی جائے ارشاد حق ہے۔  
زینِ الناس حُب الشَّهْوَات  
مِن النَّسَاءِ وَ لِبَنِ الْقَنَاءِ  
الْمُهِنْدِرَةُ مِنَ الْذَّهَبِ الْفُضَّةِ  
وَ الْخَيْلِ الْمَسُوَمَةِ وَ الْأَنْعَامِ وَ  
الْحَرَثُ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الْأَنْدَلَبِيِّ  
وَ أَدَلَّ مَعْنَى حُسْنِ الْمَآبِ۔  
خوشنام معلوم ہوئی ہو لوگوں کو محبت مغرب  
چیزوں کی عورتیں ہوئیں بیٹے ہوئے۔ لئے  
ہوئے دلخییر ہوئے سونے اور چاندی کے  
بیسرکے ہوئے ٹھوڑے ہوئے۔ مواثی ہوئے  
اور زراعت ہوئی یہ سب اجتماعی چیزوں ہیں دنیوی  
زندگی کی اور انجام ہمار کی خوبی تو اللہ ہی کے  
پاس ہے۔

اس میں شہوت پر شیوں مالی ہو سنا کیوں۔ اسیاب مفاظتہ و ریاست غرض مالی تکا شاہرا و رجا ہی تفاخر کو زینتہ دنیا فرما کر بتلا یا گیا ہے کہ ان تمام چیزوں زن۔ زر۔ زین وغیرہ میں بعض سلطھی عاجل آور ناپائیدار لذت ہے ورنہ ان کی اندر دنی حالت تیرہ وسیاہ ہے اور ان سب کی دلستگی کا انجام کدوڑت اور تلخی ہے۔ اگرچہ اس پر کتنے ہی خوشنما پر دے اور دلفریب عنوانات کے بہار پڑے ہوئے ہوں۔ جس کا حاصل وہی بے حقیقت دھکلا دا ہے جسے اصطلاحی الفاظ میں نفاق کہتے ہیں۔

اب اگر آپ غور کریں تو سائنس کے ان دونوں بنیادی اصول جب ماسوئی اور نفاق کی حقیقت باطل نکلتی ہے نفاق کا باطل ہونا تو اس لئے ظاہر ہے کہ باطل کے معنی ہی یہ ہیں کہ دیکھنے میں بہت کچھ ہوا اور حقیقت میں کچھ بھی نہ ہوا اور پر سے چمک رہا ہوا اور اندر سے تاریک ہو۔ پس جب کہ نفاق کی بھی یہی کیفیت ہے کہ اندر کچھ ہوا اور کچھ ہو تو نفاق کا باطل ہونا واضح ہے۔ ادھر ماسوئی اللہ بھی باطل ہی کا ترجیح ہے کیونکہ ہر ماسوئی اللہ کی ہستی ظاہر ہے کہ الشہی کے وجود دئے سے قائم ہوتی ہے نہ وہ از خود قائم ہے اور نہ از خود موجود ہے اس لئے حقیقتاً ماسوئی اللہ کی ذات میں کوئی وجود یا کوئی کمال نہیں ہوتا یلکہ اس کے ذریعہ شخص وجود حق اور کمالات حق کا مظاہرہ ہوتا ہے۔ اور جبکہ ماسوئی اللہ کا خواہ وہ نفس انسانی ہو یا دوسرے موالید غماصر اربعہ ہوں یا دوسرے اجزاء کائنات خود کوئی وجود ہی نہ نکلا تو وہ بظاہر تو موجود ہیں مگر حقیقتاً کوئی ہستی ہی نہیں رکھتے اس لئے کل کا کل ماسوئی اللہ بھی اپنی ذات سے باطل ہی زکلا۔

کل کل شئی مَا خلا اللہ باطل

اور جبکہ سائنس کی بنیاد اپنی دو باطلوں پر تھی ایک خدا سے قطع ہو کر ماسوی اللہ پر چواؤ نقی باطل ہے ایک نفاق پر جو نفسی باطل ہے تو پوری سائنس کی حقیقت بجز باطل ہوئے اور باطل پسندی کے اور کچھ نہ ہوئی جس پر سائنس دانوں کا یہ ناز اور شور و شفہ ہے کہ اس سے ساری زمین اور آسمانی فضا گونج رہی ہے ہاں اس کے بالمقابل اگر اسوی اللہ کو ترک کر کے اللہ کو اختیار کیا جائے تو وہ بھی حق ہے اور اللہ کے ساتھ اسی ملخصا نہ تعلق قائم کرنے ہی کا نام اسلام ہے تو اسلام کی بنیاد ایسے حق پر لکھتی ہے جس میں باطل کا نشان نہیں اس لئے یہ کہتا بیانہ ہو گا کہ سائنس تو ایک شور بے بنیاد اور باطل کا نام ہے اور اسلام ایک حقیقت ثابتہ اور حق کا نام ہے جس کی جڑیں تحکم اور دلکشی ہیں۔ باطل کا کلمہ بے بنیاد حق کا کلمہ اپنی بنیاد وں پر ثابت و راستخ ہے۔

کیا آپکو معلوم نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے کسی مثال بیان فرمائی  
اللہ ترکیف ضرب اللہ مثلا  
کلمۃ طیبۃ کشیرۃ طیبۃ صلحا  
ثابت و فرعها فی السماوات عوqi  
اکلہاکل حین باذن سرچنا  
ويفرب اللہ الا مثال للناس  
لعلهم يتذکرون - ومثل  
کلمۃ خبیثۃ کشیرۃ خبیثۃ  
اجتیثت من خوقا لرض فالها  
من قرار

ایک علط نہی کا ازالہ  
مگر اس تقریر سی یہ علط نہی ہوئی چاہئے کہ میں نہ سائنس اور سکولی یجادا تکور دکھا ہوں یا سائنس کی

تعلیم پر حُرمت کا فتویٰ دیر ہا ہوں یا اُس میں استعمال کلیتہ باطل ہے۔ بلکہ مقصد وہی ہے جو مختلف عزوں والوں سے تقریر کے ذیل میں آچکا ہے کہ میں اُسے قبلہ مقصود اور کبریٰ مطلوب بنانے سے منع کر رہا ہوں۔ اگر یہ ساری جدوجہد جو آج سائنس کے سلسلہ میں کیجا رہی ہے کسی حقیقی مقصود کے لئے ہوتا وہ نہ صرف جائز رہی ہے بلکہ آج کے دور میں مطلوب ہے۔ اور وہ مقصود نہ ساری دنیا ہے کہ وہ تو خود وسیلہ ہے نہ لاؤی راحت و آرام ہے کہ وہ بھی وسیلہ ہے بلکہ ایک مسلمان کے لئے آخرت اور اُس کی نہیٰ دیانت ہی ہو سکتی ہے کہ وہی مقصود اصلی ہے اور اسی کے لئے انسان کی تخلیق عمل میں آئی ہے۔

پس سائنس مذہب سے ہے تعلق ریکارڈ کلمہ خدیث ہے جس کے لئے کوئی ثابت و قرار نہیں اور نہیں کے ساتھ بحثیت ایک خادم اور ذریعہ مطلوب کے والیتہ ہاوکر وہ بلاشبہ نافع اور کارامہ ہو گی اور کلمہ طیبہ ہی کے ذیل میں آجائے گی جس کی چیزوں ہم پیسو طا اور شاخیں آسمانوں سے باقیں کر رہی ہیں۔

لیکن میں جہاں تک محسوس کرتا ہوں آج سائنسی جدوجہد ایک حقیقی مقصود کی سی نظر آرہی ہے لوگ اُس پر اُسی کی خاطر جہک یڑے ہیں۔ اور نہ صرف یہی کہ اُس کے رد و تیوں کا معیار نہیں کوئی بنا یا گیا بلکہ بیشتر مواقع میں سے نہیں کے خلاف استعمال کیا گیا ہے اور کہا گیا ہے کہ سائنس نے نہیں کیا اور اس کا وسیلہ بیشادی ہی ہے اور گویا سائنس ایک ایسا مقصود ہے کہ نہیں اُس کا وسیلہ تک بھی پہنچنے کی صلاحیت نہیں رکھتا چہ جائیکہ اُس کا مقصود قرار پائے بہت ممکن ہے کہ دنیا کے قدیم مذاہب کے لئے سائنس نے کوئی ایسا ہی تجربی افادہ کیا ہے۔ مگر میں آپ کو یقین دلاتا ہوں کہ دنیا کے جس نہیں کے ایک ایک جزو کی ساتھ سائنس ساتھ ریکارڈ چل سکتی ہے وہ صرف نہیں فطرۃ یعنی نہیں بلکہ

ہے اگر اس کی تفصیلات دیکھنی ہوں تو میں نے اس پر ایک مستقل رسالہ تعلیمات اسلام اور صحیح اقوام کو لکھا ہے جسے ندوہ مصنفین دہلی نے شائع کیا ہے جسیں دلائل واضح سے دکھلادیا گیا ہے کہ سائنس کی تمام ایجادات درحقیقت اسلام کی معنویتیوں کا مارڈی رُخ ہیں اور اس دوسریں اسلام کی ہیں اور اس اقرب اللفہم کرنے کے لئے ہی تکوینی طور پر سائنسی ترقیات کا وجود عمل میں آیا ہے۔ پس جو شخص سائنس کو اسلام کا وسیلہ بنائے استعمال کرے گا وہ اسلام کو قوہ پہنچائے اور جو اس سے مستقل مقصود بنائے کرے عمل میں لائے گا وہ اپنے نفس کو ضعف اور ضرر پہنچائے گا مگر اسلام کا اس سے کچھ نہیں بگرد سکتا۔

## طلباً کے یوہ پوری طی کیلئے مقام عبرت

بہر حال جیکہ سائنس شخص یعنی بلا تو سطند ہب کلہ جنیتی ہے جس کی کوئی بنیاد نہیں اور اسلام کلہ طبیعتی ہے جس کی جڑیں مستحکم اور ہستی پائیدار ہے تو نیک نہاد اسلامی فرزندوں کے لئے اس میں سے عبرت و مونختہ پیدا ہوتی ہے کہ وہ اپنے اوقات عزیز کو سائنس مختص کے مہمولات میں اس طرح نہ گنوایں کہ وہ مقصود اصلی قرار پا جائے اور اس کی فانی لذات اصل ہو جائیں کہ یہ انجام کی نہادت کا سبب ہو گا۔ نیز وہ اُن اقوام کی ظاہری چمک دمک اور ٹیپ ٹاپ پر فرلیفیت نہ ہوں جہوں نے آگ یا نی ہوا مٹی کے گھروندہ سے چھکلی چھیریں بنائے دنیا کے لیے وہ میں اضافہ کر دیا ہے کہ اس چمک دمک کی عمر بہت قلیل اور ہمیشہ قلیل ہی رہتی ہے۔ یہ سائنسی تحدن اور شہریت کی مکر چاند فی ایک ستارع قلیل۔ اور اس تدریج میں منہج رہتے والی اقوام کی زندگی بہت محدود اور چند روزہ ہے۔ وہ وقت بہت جلد آنے والا ہے کہ چھکلی ٹہذیب اپنے ہی تحدن سے ٹکرائے اور اپنے

ہی متذوں کو اس اندر وئی تصادم اور ٹکر سے ختم کر دے ۔

لَا يُغَيِّرُنَّكَ تَقْلِيْبَ الدَّىْنِ      تم کو ان کافروں کا شہروں میں چلنا پھر تامعاں طیں  
 كَفَرُوا فِي الْبَلَادِ مَتَاعِنَلِيْلِ      نہ ڈال دے ؟ چند روزہ پہاڑ ہے۔ پھر ان کا ٹہکانا  
 ثُمَّ قَوْا هُمْ جَهَنَّمَ وَيَسُّ الْمَهَادِ      دوزخ ہو گا۔ اور وہ براہی آرامگاہ ہے۔  
 دیکھنے میں عناصر اربعہ بھی نہایت نظر فریب ہیں۔ آگ نہایت ٹکلی پاگرو فر  
 اور حرارت کے دراس اثرات کی مالک ہے پاپی دیکھنے میں چاندی کی طرح  
 شفاف اور نتناکی کے پھیلنے والے اشرات کا حامل ہے۔ ہوا بظاہر علافت کے  
 سبب نہایت رقیق الجسم اور ہر جگہ بذات خود تشریف موجود ہے۔ کہہ زمین بیشیت  
 جموعی نکاح ہوں میں نہایت باعظمت و شکوہ اور ماندنظر پھیلا ہواد کھانی دیتا ہے  
 مگر اپنے جملی اخلاق دائرات کی بد و لست یہ چاروں ہی عناصر محتاج پسخاندہ اور بحید  
 ذلیل ثابت ہوئے اور ان کی یہ ظاہری حکم دیکھ ان کی جو ہری پتی کو نہ مٹاکی  
 جیسا کہ مفصل تابت ہو چکا ہے۔

چھپک اسی طرح سمجھ لونکہ جس قوم یا سوسائٹی یا فرد پر ان مادی اخلاق کا  
 غلبہ ہوا اور وہ رات دن مادیت ہی کے جوڑ توڑ میں لگی رہے تو وہ قوم یا سوسائٹی  
 گونظاہر آگ کی سی چمک پاپی کا ساگورانگ ہوا کی سی دوسری اور پھیلا دا در  
 زمین کی سی ٹھوں عظمت کی مالک نظر آہی ہو مگر اپنے ان مادی اخلاق کے  
 سبب چواؤں میں مادی اشغال کی بد و لست رفع چکے ہوں اپنے کو انعام کی دلّت  
 دخواری سے کسی طرح نہیں بچا سکتی۔ جو آخرت سے پہلے دنیا ہی میں اس کے  
 سامنے آگر ہے گی۔ کیونکہ جس مادہ کی قیمت میں برو فطرت ہی سے کوئی عزت نہیں  
 لکھی گئی اس کی بنا پر ہوئی قومی عمارتیں بھی زیادہ سریغ لک ہوں گی اتنی ہی جلد  
 منہدم ہو جائیں گی۔

## حاتمہ کلام اور خلاصہ صحیت

پس اے عزیزان ملتہ آج کی نام نہاد متمدن اقوام کی ظاہری شوکتہ پر  
نہ جاؤ ان کا ہلاکت آفریں ان جام غقریب ہی سامنے آئے والا ہے ایسا نہ ہو کہ خدا  
نکر دہ ان کی نقلی اور تقلید سے تم بھی اُس ان جام کی پیش میں آ جاؤ۔ ان اقوام  
کی طاقت آپ کے ضعف میں مضر ہے نہ کہ خود ان کے کسی جو ہر میں روحاں یوں نہیں  
میدان چھوڑ دیا تو مادیوں نے اُسے آ دیا۔ ورنہ جب دور اسلام میں روحانیوں  
کثرہ اور روحانی قومیت قائم تھی تو دنیا جانتی ہے کہ انہوں نے مادی عظیمتوں کو کس  
کس طرح نیچا دکھایا اور مادی رفعتوں کی کیا گت بنائی ہے۔ اگر آج بھی آپ اپنی  
حقیقت پہچان کر حقیقت پسند بنجائیں تو وہ سابق عظمت لوث سکتی ہے ورنہ یہ  
صورتوں کی نمائش میں زیادہ دیر پاشا بست نہ ہو سکیں گی۔

بہر حال حدیث کی ایک حد تک شرح ہو چکی ہے اور سائنس اور اسلام کے موضوع  
کے عوارض یعنی دونوں کی حقیقت دونوں کی غرض و غایت دونوں میں مقصود اور وسیلہ  
کی تعریف دونوں کے طبعی اخلاق و خواص دونوں کا ان جام اور پھر دونوں کا تلقینا ہی  
نے اپنی بساط کے موافق اس حدیث سے استنباط کر کے آپ کے سامنے پیش کر دیا  
اور جس عنوان کا بیان آپ حضرات نے مجھ پر عائد فرمایا تھا الحمد للہ کہ میں اُس نے  
ایک حد تک عہدہ برآ ہو چکا ہوں اس لئے دعا نے توفیق واستقامتہ پر اس  
بیان کو ختم کرتا ہوں۔ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ أَوَّلًا وَآخِرًا -

اکتوبر ۱۹۳۸ء مطابق ۱۳۵۶ھ

م ۲۰ مطہب غفرلہ ولوالدیہ  
مکتبہ دارالعلوم دیوبند  
(یوم بکشنبہ)

## تقریب

د از حضرت مولانا محمد اعزاز علی صاحب شیخ الادب والفقہ دارالعلوم دیوبند

حامد او مصلیا ذسیلہ، اما بعد، اس رسالہ کے اوراق اس مقیول عالم تقریب کے  
حائل ہیں جو عالی جناب مولانا الحاج المولوی محمد طیب صاحب ہتم دارالعلوم دیوبند نے  
ہشام اور سائنس کے خشک مکافروری عنوان پر مقام علیگڑہ کالج اسٹریجی ہال میں زبانی تھی  
خاص علمی اور خشک عنوان پر تقریر اور ایسے شخص کی تقریر جس کو کتب عربیہ کے  
مطابعہ عربی طبلہ کے ہجوم میں عربی الفاظ و مصطلیات کی مزاولت سے فرستہ ہی نہ  
ملتی ہو، اور وہ بھی ایسے مجمع میں کہ جہاں اس کے عکس انگریزی زبان اور اس کے  
می اور اس مادری زبان کے حکم میں آگئے ہوں یعنی اضداد کے اجتماع کے حکم میں  
بھتی اور اگر ضم (سو سمار، اور نون رہا ہی) کی صفتیت اور بعد مکانی کا صحیح مشاہدہ  
ہو سکتا تھا تو یہاں ہونا چاہئے تھا۔ لیکن بیان کی ملائست امضائیں کے ارتباط،  
اور دقائیق علمیہ ظاہرہ انداز سے روزمرہ کے محاورہ میں ادا کرنے نے ایسا ہمیں الحصول  
صعب بنا دیا ہے کہ اسکے شروع ہو جانیکے بعد ختم کلام سے پہلے سیری ہی نہیں ہوتی ہے۔  
پھر ہی نہیں کہ صرف اسلام اور سائنس کے ہر ہر گوشہ پر مقرر مددوح نے روشنی  
ڈالکر اس پتھریلے راستہ اور سندگلائی زمین کو طریقہ بیضا بنا دیا بلکہ اس کے ساتھیت  
سے دوسرے معارف و دقائق علمی و اسلامی بھی نہایت سہولت کے ساتھ اہل بھیرت  
اور بیاپ نظر کے میش نظر کر دیئے، اور قابل تحسین یا امر ہے کہ جس جگہ کوئی ایسا دقیقہ  
علمیہ سمجھانا ہوا جس کو سمجھنے کے لئے علوم قدیمہ سے واقعیت، مصطلیات فتویٰ کا تداول  
شرط تھا، یا قی المحقیقت اس میں مقرر کے لئے کسی پیدا کر دینا ضروری تھا تاکہ اذہان  
میں نشاط پیدا ہو اس کو اگر ایک جگہ معمولی معمولی مثالیں دیکر لائیں فی نصف النہار

کر دیا تو دوسری جگہ ادیانہ تشبیہات و استعارات لطائف و فرائض سے فریں  
بناؤ کر ذہن نشین کر دیا۔

پس یقیناً یہ تقریر اگر ایک جانب حقائق اسلامیہ معارف شرعیہ کا ائمہ ہے  
تو دوسری جانب ادبی و تاریخیوں کا ذخیرہ بھی ہے۔

وہ کافی جام شریعت درکفہ سدان عشق + ہر ہوسنا کے ندانہ جام و سندال باختش  
پس اگر یہ امر قابل تجہب نہیں کہ مشکل ان دماغوں کو معطر کر دیتا ہے جو مومن  
نہوں تو یہ بھی شایان تجہب نہیں کہ نزدیکان بے بصر کے علاوہ تمام قلوب اس تقریر سے  
مستفید ہو اور اگر یہ لاائق حیرت نہیں کہ آفتاب افغان مشرق سے طلوع کرنے کے بعد یہ  
مقابل زمین کے ہر ہر گوشہ کو منور کر دیتا ہے تو یہ بھی موجب حیرت نہیں کہ اس تقریر نے  
مسئلہ سجھوٹ غنہیا کے کسی گوشہ کو روشن کئے بغیر نہ چھوڑا، اور اگر یہ صحیح ہے کہ ٹھنڈا اور  
ٹیکھا، غیر مکر ریانی اپیاسوں کی پیاس کا ازالہ اس طرح کر دیتا ہے کہ ان کے رو نگٹے  
رو نگٹے سے شنگلی کی اذیت، یہوت کی تکلیف زائل ہو جاتی ہے، تو پھر یہ بھی صحیح ہے  
کہ اس تقریر نے عنوان بالا سے متعلق تشنگان کمال کی شنگلی اسی دلپی کے ساتھ زائل  
کر دی جو پیاس کے کوپانی سے ہوتی ہے۔

فاسی فیضان کی وجہ سے میرے نزدیک تو نہ یہ تقریر قابل تجہب ہے اور نہ  
مقرر مددوچ کی دوسری تقریریں یا تایفہات اگر کسی ناواقف کو تجہب ہو تو وہ جانے  
اس کا کام۔

عجیب فی الزمال و مایعجیب اتی من آل سیار عجیبا  
محمد اعزاز علی نظر

لوب:- کایل کی ترتیب غلط ہو جائیکی وجہ سے ہم حضرت مولانا کی اس فاضلانہ تقریر کو  
اسکے شایانی شان جگہ نہ دے سکے جسکے لئے ہم حضرت موصوف یہ بیجندا وہم اور مقدرات خواہ ہیں  
محمد اللہ انصاری علی عز

۹۲  
غلط نامہ

اہمیں بیجا نہیں ہے کہ ہماری انتہائی سُسی کے باوجود رسالہ نہیں کچھ اغلاط باتیں رہ گئیں جس کے لئے ہم بھی مذکورت خواہ ہیں۔ ناظرینِ کرام سے التحاش ہے کہ اس غلط نامہ کے بوجب جملہ اغلاط کی تصحیح فرمائیں۔

| صحیح       | غلط        | سطر | صفحہ | صحیح           | غلط            | سطر | صفحہ |
|------------|------------|-----|------|----------------|----------------|-----|------|
| ما یہ      | ما بہ      | ۸   | ۳۷   | تاکہ           | تاکر           | ۱۳  | ۲    |
| ما یہ      | ما بہ      | ۳۸  | ۳۸   | را سخ          | وا سخ          | ۲   | ۸    |
| وسیلہ      | سلہ        | ۶   | ۶۵   | پھروں          | پھروں          | ۱۷  | ۱۱   |
| خودی       | خودی       | ۱۰  | "    | ا سے           | ا سے           | ۳   | ۱۲   |
| حرص        | حرض        | ۱۴  | ۶۸   | خدو خال        | خطو خال        | ۸   | "    |
| ہوتے       | ہو تے      | ۱   | ۶۲   | مھو نس         | مھو نس         | ۱۰  | ۱۳   |
| چہ جا بلکہ | چہ جا لیکہ | ۸   | "    | دو سرپر        | دو سرول پر     | ۱۳  | "    |
| قاورات     | جاورات     | ۱۲  | "    | ا جہل          | او جہل         | ۵   | ۱۲   |
| در         | ور         | ۸   | ۷۵   | چی اگ سے گریاں | چی اگ سے گریاں | ۱۲  | ۱۵   |
| ختم        | شتم        | ۱۳  | "    | تختون          | تختون          | ۱۲  | ۱۸   |
| استوار     | وستوار     | ۱۲  | "    | را پیر گنول    | ای پیر گنول    | ۳   | ۲۱   |
| کنہیہا     | بکنہیہا    | ۲   | ۷۸   | لیتی           | لیتی           | ۳   | ۲۲   |
| کنیت       | کنیف       | ۱۵  | ۶۹   | نخا متہ        | نخا متہ        | ۱۴  | ۲۳   |
| لطیف       | لطیف       | ۱۸  | "    | تر طا قہ       | تر طا قہ       | ۱۶  | ۲۴   |
| لکھ        | لک         | ۲   | ۷۰   | ہوا میں        | ہوا میں        | ۳   | ۲۵   |

لُور طا: حضرت مولانا نسیم بعض الفاظ عربی طرز میں لکھے ہیں جنہیں بخوبی لکھوادیا گیا ہے۔ مثلاً خدمت کے بجا اسے خدمتہ۔ علامت کے بجا اسے علامتہ۔ قارئین کرام نوٹ فرمائیں۔

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ عَنْهُ سُلْطٰنٰتِ الْعَالَمِینَ

## سلسلہ مطبوعات محبوبین اسلامی تاریخ و تمدن (رسی) فردوں کیم کشمکش

راز جناب غلام احمد صاحب پر ویز رکن ادارہ طبع اسلام (دہلی) پر ویز صاحب کی ذات گرامی اسلامی اور علمی حلقوں میں کسی تعارف کی محفل نہیں اب تقریباً پندرہ سال سے قرآن کریم کا یک یقین مطالعہ فرمائے ہے ہیں اور دو تین سال سے اب نے مسلمانوں سے تعلق ان تمام اہم مسائل کو جو ہندوستان کی سیاست میں پیدا ہوتے رہتے ہیں کتاب و سنت کی روشنی میں دیکھنے اور فرقان حکیم کی کسوٹی پر پڑھنے کا بیڑا اٹھایا ہے جس میں الحمد للہ جید کا اہماب ہیں ۔

فردوں کیم کشمکش اب کے یقین مطالعہ قرآنی اور علوم اسلامی کے گھرے غوری خوض کا ایک بسیار کثرت ہے جو ایسے تجھن اسلامی تاریخ و تمدن کی دعوت پر طلباء و اساندہ سلسلہ یونیورسٹی کے سامنے پیش فرمایا جس میں قانون فلسفت اجتماعیات اسلام خلافت ہیئت خلافت بنویں یا اسلام کے عناصر تکمیل پر ایک سیر جمال بخش کیڑے کوئی بتایا گیا ہے کہ اسلام چالنی زندگی کا دوسرا نام ہوا اور اجتماعی زندگی کے بغیر اسلام کا تصور ہی غلط ہے ۔

جناب پر ویز نے موجود سے متعلق تمام امور کو زیر بحث لے لیا ہے اور جا بجا آیا ترکی سے استدلال اے بھروسہ مفہوم کو اور زیادہ لفظیں بنادیا ہے ۔ خلافت راستہ کے قرآنی سے بعد ہماری اجتماعی زندگی کیوں کا نتھر ہو گئی اس کے اہماب و علیل اور پھر اس اجتماعی نظام کو استو اور شبہ بود کرنے کے وسائل ۔ یہ تمام باتیں نہایت جامع طور سے اس تصریح میں بیان کر دی گئی ہیں علامہ الرحمۃ کے کلام کی جا بجا مثالوں نے

یہاں کی اور زیادہ ویا ویز و ولیزیر کر دیا ہے ۔ زبان علاوہ آیت ایسا و پیر بیان آسان ہے کہ کتابی چھپائی بہترین ضخامت ۔ صفحات ساتر ۲۶۳ قیمت صرف ۲۰ ریال ہے ۔

ملنے کا پتہ بیشتر پر ملاحظہ فرمائے

## اسلامی حکومت کس طرح قائم ہوئی ہے

بعضی

متکلم اسلام مولانا سید ابوالا علی صاحب مودودی کا وہ بصیرت اور ذمہ مقالہ جوانہ انجمن اسلامی تاریخ و تمدن کے زیر اہتمام ۱۹۴۷ء کو مسلم یونیورسٹی کے طلباء دارود دیگر اہل علم حضرات کے ایک عظیم الشان اجتماع میں پڑھا جس میں مولانا محمد وحید اپنے مخصوص انداز میں اسلامی حکومت کے صحیح تجھیل کی توضیح کرتے ہوئے ان تھا صریحیوں کا ازالہ کیا ہے جو آجھل کے رہبر ہندوستانی مسلمانوں کی تنظیم میں کر رہے ہیں دیکھئے میں تو یہ مقالہ ایک چھوٹا سا پفتہ ہے مگر اس کی جامعیت کا یہ عالم ہے موضوع کا ہر ہلکا ذریحہ بحث آگیا ہے۔ نظام حکومت کا طبعی ارتقاء اصولی حکومت اسلام اور اسلامی تحریک کا مخصوص طبق کاراس کے خاص عنوان ہیں۔ زبان دلنشیں و دلپنڈیز پریاریہ بیان سلیں عام فہم اور مدلل ہے، غرضیکہ اس مختصر رسائل کی افادی حیثیت بڑی بڑی تصانیف سے چھکھم نہیں۔ جو لوگ دور حاضر اس اہم سٹرکٹ کو واقعی سمجھنا چاہتے ہیں وہ اس میں بڑی حد تک اطمینان بخش مowaad دلائل پائیں گے۔

کتابت و طباعت دیدہ زیب۔ کاغذ عمدہ چکنا ۲۰ پاؤند سائز ۸۵۲۲  
ضخامت ۰۳ میلیمیٹر ان تمام خوبیوں کے باوجود قیمت صرف ۳ ریال مخصوصاً اس اصحاب ذوق پتہ ذیل سے طلب فرمائیں۔

محمد اللہ الصلاری

معتمد نشر و اشاعت انجمن اسلامی تاریخ و تمدن

مسلم یونیورسٹی علی گریجو



105111

Due Date

196  
1981

13 DEC 65

26 FEB 72

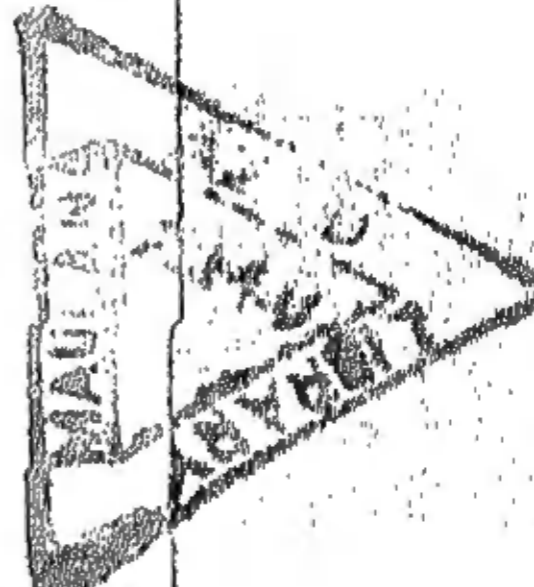
21 MAY 81



15.02.87.

06.11.96.

06.03.02



11-19

URDT STACKS

URDU STACKS

Tu

16/5/68 196

16/5/68 196

16/5/68 196

Date | No. | Date | No.

26 MAY 68 15 06. 1. 58.

URDU STACKS